يُومِيَّاتُ مُعدِزَيِين - 0 -

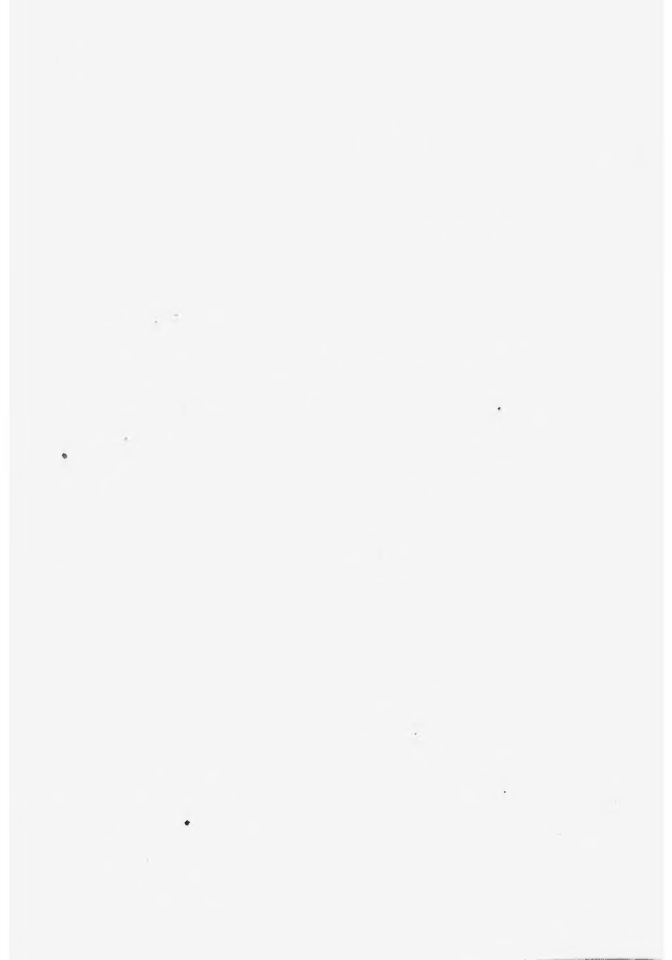
الشيخ الامِسًام

وَقَضَايُا ٱلعَصَرْ

مِوَلار (اوع رزین

مكتبة التراث الاستلامي

دارالجيل سَيْروت-لِثنان



# سِنُولِيَّةُ الْخِيْلِيِّةِ الْخِيْلِيِّةِ

#### كلهسة النساشر

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على امام الأنبياء وسيد المرسلين سيدنا محمد بن عبد الله الرحمة المهداه والنعمة المسداه ٠٠ وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد يحيى ويميت بيده الخدير وهو على كل شيء قدير ٠٠

وأشهد أن محمد عبد الله ورسوله الصادق الوعد الأمين بلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد فى سبيل دينه حتى أتاه اليقين ٥٠ صلوات ربى وسلامه عليه وعلى آله وأتباعه ومن اهتدى بهديه واستن بسنته الى يوم الدين ٠

#### أما بعـــد

لقد كان من غضل الله علينا ورحمته أن وفينا بعهدنا مع القراء ، غواصلنا اصدار هذه السلسلة القيمة من الحوار الدائر مع العارف بالله غضيلة الامام الشعراوى ، لكى يقف المسلمون على رأى الدين واضحا جليا ، فى كل ما يطرح على الساحة الاسلامية من قضايا ، وما يثار حولها من مشكلات ، وقد التزمنا التزاما كاملا بكل جديد من فكر وآراء واجتهاد امامنا الجليل ، وهو \_ والحمد لله \_ ينبوع فياض من الالهام والحكم الغوالى والعظات الرشيدة ، وما أحوج المسلمين الى كل كلمة يقولها ، أو رأى يبديه ، أو ومضة فكرية تشعر من ذهنه الوقاد ،

وهـذا الكتاب ، وهو اللؤلؤة الخامسة فى عقـد هـذه السلسلة ، يتناول قضـية العقيدة وما حاول أن يلصق بها الملحدون من شبهات ، والضالون من مزاعم ، والجاهلون من خرافات ، والعالمون من تعقيدات وييسط الأشعة الهادية الصافية التى بدد بها الامام الشعراوى كل ما نسج حول العقيدة من أوهام وظنون ، مجلياً حقيقة العقيدة الاسلامية ، كما أرادها الله ورسوله لعباده المؤمنين ، وجعلها طريقهم الى رحمته ورضـوانه ،

ومبرزا جوهر الاسلام ولبابه فى كلمات ينصدر أمامها الباطل خاسئا حسيرا • • كلمات امتزج فيها الفكر المؤمن بالعقيدة الصادقة بالعلم الغدق ، بالحكمة الناطقة ، بالأدب المبين ، باللغة العذبة ، بالأداء الجميل • • ولذلك وجدت طريقها الى القلوب ، فأزالت ما ران عليها من فتن ، والى العقول فكشفت ما تلبس بها من ضلال ، والى النفوس فحسرت ما غشيها من ريب • •

واذا كان هـذا شأن العقيدة فى فكر امامنا المجـدد ، فان شسئون الدين االأخرى وجـدت فى ذهنه الزاخر بالمعرفة ، وقلبه المطمئن بذكر الله ، وصـدره الوضاء بالحجج البالغة ، ما يجعل من روابط المسلم بأخيه المسلم عقدة وجدانية لا تحل ، وعروة روحية لا تنفصم ، فقـد أبان فضـيلة الامام الشعراوي طريق المحبة والمودة والايثار والتكافل الذي رسمه الاسلام لأتباعه ، حتى يكونوا على هـدى من الله وبصيرة ، وحتى لا يضـل أحـدهم أو يشقى ، اذا ما وجـد نفسه أمام تيار وافد من تيارات الأخلاق الغربية على مجتمعنا وبيئتنا ، وأمام موجات متلاحقة من الغزو الفكرى العارم الذي يزين الباطل ، ويجمل السـوء • ويغرى باقتراف المحصية ، ويوسوس بالسقوط فى حمأة الاثم • • وما أكثر ما يواجه المسلمون اليوم من مفاسـد تأتيهم فى ثوب حضـارى ، فتهلكهم وهم المسمون اليوم من مفاسـد تأتيهم فى ثوب حضـارى ، فتهلكهم وهم

كل هذه المفاسد حذر منها الامام الشعراوى حتى لا يقع تحت اغرائها مسلم ، وقد جاءت اجاباته في هذا الحوار واضحة صريحة مبسطة عميقة موثقة هادية مهدية لا يحتاج معها القارى، الى دليل أو برهان أو حجة أو سند ، لأنها تحمل في طياتها كل أسباب قوقها ورسوخها ، فما أحوج المسلمين الى دراسة هذا الحوار دراسة واعبة متأنية ، حتى يتزودرا منه بمنا يقيهم مزالق الشيطان ، ومحاور الالحداد ، ومتاهة اللادينيين ، وأن يجعلوا منه الأساس المكين الذي يقيمون عليه بناء حياتهم الفكرية ، فهو نبراس من العلم الملهم يهديهم الى سواء السبيل ، عبد الله حجاج

## الهيئة التي نكون عليها في الآخرة

س : على أي هيئة نكون في الآخرة حتى نستطيع أن نرى الله ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

الانسان فى الحياة قد خلقه الله وهو على هيئة لا يستطيع بها أن يرى الحق رؤية مادية ٠٠ وفى الآخرة يبعثنا الحق باعداد نتقبل به التجلى من الحق ٠٠ وهــذا من نعيم الله فى الآخرة ٠٠

كيف لنا بذلك النعيم وهو فوق التصور البشرى ٥٠ كلما أخد الانسان منه شيئا ، يخلق مكانه شيء آخر ٠٠

نحن نعيش في الدنيا بآثار قدرة الله .

وفى الآخرة • • اذا كنا من أهل القرب من الله ، غاننا سوف نرى الله ويتجلى لنا • • ونعيش فى الآخرة بتجلى ذاته التى ليس كمثلها شى • • •

ولذلك فعلينا أن نعمل بالعقل فيما وهبه الله لنا من عطاء ٥٠ وهذا العطاء هو من نعم الله علينا ، وأن نحسن الفهم والعمل وذلك حتى نأتى يوم القيامة لنستظل بظالال عرش الله ونساله أن يمتعنا بالنظر الى وجهه الكريم ٠

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

# باب التوبة مفتسوح

س : تريد أن نتعرف من مضيلتكم على معنى التوبة . . ولمساذا جعل الله باب التوبة مفتوحسا ؟

# ويجيب فضيلة الأمام:

ان التوبة هى حصار لخلايا الشر فى النفس الانسانية ١٠ ذلك أن كل انسان حين يرتكب ذنبا ، ثم يتوب ١٠ يتوب الله عليه ٠ أن كل انسان حين يرتكب ذنبا ، ثم يتوب عصنة ويجازى الله العبد التائب بالخير ويفرح به ٠

ولذلك يقول بعض الصالحين ان كثيرا من أعمال الخير تصدر من بشر أسرفوا على أنفسهم من الذنوب ، فيرجون عفو الله بأن يقدموا عمل الخير لأن الله يريد المجتمع المتكافل ٠٠

« تجاوزوا عن عثرات الكريم غان الله يأخذ بيده كلما عثر » • أن الرسول يأمرنا بأن نستر عثرات الكريم ، لأن الله يأخذ بيد الكريم اذا تعثر • •

. . . . . . . . . . . . .

### الحياة الزوجية في المجنة

س : نود ان نعرف - على قدر الاسكان - كيف تكون الحياة الزوجية في الجنة ، وخاصة أن المؤمنين سيزوجهم الله بالحسور العين .

# ويجيب فضيلة الأمام:

عندما نتأمل قول الحق « ولهم فيها أزواج مطهرة وهم فيها خالدون »(') فان لنا أن نعرف ان الأزواج المطهرة انما تعنى الحياة الزوجية بما فيها من متعة تختلف عن متع الزواج في الدنيا ٥٠ فقد يقول قائل:

\_ ان الزواج في الحياة يحمل بعض المنغصات سواء من الرجل أو من المرأة • • غالبعض قد يعانى من سلاطة اللسان • • أو ضيق الخلق • • أو متاعب الحياة على اختلاف ألوانها • لكن الأزواج المطهرة في الجنــة أمرها مختلف أنها مطهرة بأمر الحق الرحمن مبنى ومعنى ٠٠

فلا يمكن أن يكون في جنة الآخرة شيء من سلوك كرهته في الحياة ٠٠ ان كل شيء طاهر ومطهر بأمر الله ••

<sup>(</sup>١) آية ٢٥ : سورة البقرة .

# لماذا نرى النار يوم القيامة ؟

سى: ذكر القرآن الكريم أن البشر جميعاً سيرون النار يوم القيامة ؟ نما الحسكمة من رؤية المؤمن لهسا ؟

# ويجيب فضيلة الأمام:

رؤية المؤمن للنار يوم القيامة وعدم دخوله اليها ٥٠ هو ف حدد ذاته مكسب

فكيف يكون قلب المؤمن عندما ينجو من النار ويدخل الجنة ؟ ان قلب المؤمن يشعر بحلاوة الفوز •

ان هناك مثالا أضربه دائما لأوضح الفرق بين المؤمن الذي هداه الله الى نعمة الايمان وبين الضال الذي يرى في التكليف الايماني عبئاً على كاهله ••

#### المثال هــو:

لنفترض وجود تلميذين • واحد منهما كسول يصحو من نومه بصحوبة ويخرج من المنزل رغم أنفه مدعيا انه سوف يذهب الى المدرسة • . لكنه لا يذهب الى المدرسة انما يتسكع فى الشوارع أو يلتقى بعدد من أصدقاء السوء • • هذا الكسول تمر عليه السنوات فيجد نفسه بلا مستقبل •

مكذا الانسان الضال الذي رأى في التكليف الايماني عبنًا في الحياة •

انه يأتى يوم القيامة ليدخل النار بعد أن ظن ان الحياة اللاهية بالضلال منعته من دخول الجنة غلم يتزحزح عن النار • ويتكشف لمثل ذلك الانسان الضال انه أحب نفسه بطريقة ضارة • • فلم يمتثل لتكاليف الايمان فضاعت منه جنة الرحمن • •

وعلى العكس من ذلك نجد تلميذا آخر ٠٠ يقوم كل صباح فى منتهى النشاط ويذهب الى مدرسته بمنتهى الحيوية ويستمع الى دروس أساتذته بمنتهى الانتباه ٠٠

مثل هـذا التلميذ ينال آخر العام وكل عام كل تقدم ونجاح ورغعة في المجتمع والحياة •

مكذا المؤمن الطائع المقبل على التكاليف الايمانية بمنتهى الشوق والمحبة أن المؤمن المحب للتكاليف الايمانية يأتى يوم القيامة ليشهد له عمله وقوله وسلوكه فيتزحزح عن النار ويدخل الجنة •

والفارق بين التلميذ اللاهي والتلميذ الجاد ٠٠ هو كالفارق بين العبد اللاهي والعبد الطائع ٠

العبد اللاهي أحب نفسه حبا أحمق ٠

والعبد الطائع أحب نفسه حبا أعمق •

لهذا أوضح الله اننا جميعا \_ مؤمنين أو ضالين \_ سوف نرى

النار والجنة يوم القيامة •

« فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة ، فقد فاز » • •

<sup>(</sup>١) آية ١٨٥ : سورة آل عمران ٠

# كيف تشهد أعضاء الانسان عليه يوم القيامة ؟

س : جاء في القرآن الكريم أن أعضاء الانسان ستشهد عليه بما فعل يوم القيامة . . فكيف يتم ذلك ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

ان أعداء الله يوم القيامة فى النار ٥٠ ما أن يصلوا اليها حتى تشهد عليهم أسماعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا يعملون ٥٠ فيتساطون موجهين السؤال الى جلودهم لم شهدتم علينا ؟

#### فترد الجلود:

\_ أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء وهو خلقكم أول مرة • • وما كان الكافر منكم يتصور أن تشهد عليه أعضاؤه • •

ولنا أن نتأمل شهادة الجلود • • لأن الجلد هو الوعاء والظرف المحيط بملكات النفس •

هكذا يصعق الكافر يوم القيامة حين تشهد عليه أعضاؤه • • تتناقض معه كل الأدوات التي ظن أنها تأتمر بأمره في الدنيا • • لكنها في حقيقة الأمر كانت مسخرة له في الدنيا بأمر الله • •

ولا يبقى للكافرين في الدنيا الا انسجام ملكتين هما القلب واللسان وتسخير بقية الملكات لمسا في القلب ولما على اللسان • •

تنقض الملكات النفسية من الكافر فالجساد يشهد واللسان يشسهد والأيدى تشهد والأرجل تشهد كل أبعاض الانسان انقضت عليه بشهاداتها تنطق مسده بها سخرها في الدنيا مسد طاعة الرحمن • و يحدث ذلك يوم القيامة. • • لان أعضاء الانسان تقف لحظتها بين يد من خلقها نيسه مسخرة له • •

لقد خلق الله هذه الأعضاء والأبعاض للانسان ٥٠ وخلق له تلك الأجهزة وجعل له ارادة السيطرة عليها في الدنيا ٥٠ فهي تخضع لارادة الانسان وان كان عاصيا لربه ٥٠

فأقدام العامي تعشى به الى أماكن لا يرضى عنها الله ٠٠

وأقدام المؤمن تمشى به الى المساجد حيث يذكر الله ٠٠

يد المؤمن تربت بالمنان على كتف اليتيم ٥٠ وقد يضرب بها العامى الظالم انسانا دون وجه هق ٥٠

كل أجهزة الانسان مسخرة له في الدنيا لتفدم ولكنها سوف تشهد عليه في الآخرة ٠٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

## الحشر 00 واعادة الخلق يوم القيامة

سى: الكفار يتولون: كيف يستطيع الخالق سبحانه وتعالى أن يعيد خلقه مسرة اخرى وحشدهم اليه يوم القيامة مع فها رأى ففسالتكم ا

# ويجيب ففيسيلة الأمام:

الاجابة سهلة وبسيطة ٥٠ اذا كنت أنا قد صنعت شيئًا ٥٠ غول لا أستطيع أن أعيد صدناعته ٥٠ بالعكس في المرة الثانية تكون أسلم

من ألمرة الأولى بالنسبة للانسان على الأقل ٥٠ فقدد تحتاج في المرة الأولى الى ابتكار ولمسات ٥٠ ولكنك في المرة الثانية اذا قيل لك أعد صدناعة نفس الشيء تستطيع أن تعيده أسهل وأيسر ٥٠ ولكن الله سبحانه وتعالى ليس عنده سهل ولا صعب ٥٠ فاذا كانت قضية الخلق محسومة ٥٠ فكيف تكون قضية اعادة الخلق فيها جدل ٥٠ بينها هي بالنسبة لقدراتنا نحن أسهل ٥٠

ولكن الكفار الذين قد لا يجدون حجة فى المجادلة فى قضية الخلق لانها كما قلنا مصومة • ويجادلون فى قضية البعث • ولقد جاء رجل يقال له العاصى بن وائل • وأخذ عظمة قديمة من البطحاء وفركها بيديه حتى صارت ترابا • ثم قال لرسول الله على • أيحيى الله هذا بعد ما ترى • أى بعد أن صار ترابا • فقال رسول الله • نعم يبعث الله هذا • ويميتك الله ثم يحييك • ثم يدخلك نار جهنم • ونزلت الآية الكريمة فى سورة يس:

« وضرب لنا مثلا ونسى خلقه قال من يحيى العظام وهي رميم ٠٠ قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم » (١) ٠٠

اذن الذين يجادلون فى البعث ١٠٠ انما حجتهم داحضه ١٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى قد خلق أول مرة ١٠٠ وهو يستطيع أن يعيد خلقه ١٠٠ أو أن يعيد ما خلقه مرة أخرى ١٠٠ وذلك أسهل ١٠٠

فموكب الأيمان عندما يأتى • و يذكر الناس بهده المقائق • وهى ان الله سبحانه وتعالى هو الذى خلقهم • وهو قادر ما دام قد خلق على أن يعيدهم مرة أخرى • ولو أنهم فكروا قليلا لوصلوا الى هذه الحقيقة • ولكن من نقائص العقل البشرى • أنه يأتى الى من هم دون الله ليتخذ منهم آلهة • ولو أن هذا العقل كان يفكر التفكير السليم • لله ليتخذ منهم آلهة و ولو أن هذا العقل كان يفكر التفكير السليم • لما ترك الأعلى ليتخذ إلها ممن هم دونه • فلا يقبل عقل ولا منطقا أن أترك القوة التى ليس فوقها قدرة • والقدرة التى ليس فوقها قدرة • والقدرة التى ليس فوقها قدرة • والمناس فوقها قدرة •

<sup>(</sup>١) آية ٧٨ : سورة يس ،

وآتى الى من هم أقل قدرة لأعبدهم ١٠٠ أو آتى لمخلوق مثله لاتخده إلها ١٠٠ ولكن الذي يحدث ان النفس البشرية لها شهوات ١٠٠ وهي تريد أن تنطلق بهذه الشهوات دون أن يكون هناك قيود تحدها ١٠٠ والله سبحانه وتعالى قد خلقنا جميعا ١٠٠ وجعل لنا حتوقا متساوية ١٠٠ فاذا جاء هرى النفس يطلب ما هو حتى للغير ١٠٠ جاء عدل الله وقال لا ١٠٠ وحينئذ بيحث هو النفس عمن يبيح له ذلك ١٠٠ فيخترع آلهة ١٠٠ أو يتصور آلهة تبيح له شهوات نفسه ١٠٠ ومن هنا فهو يريد أن يشكل آلهة على هواه ١٠٠ فيتذذ أحجارا ١٠٠ أو أسماء ١٠٠ أو أشياء يسميها هو ١٠٠ ولا وجود لها ١٠٠ ويفسع لها هو المنهج الذي تميله عليه نفسه ١٠٠ وفي هدذه الحالة يكون ويفسع لها هو المنهج الذي تميله عليه نفسه ١٠٠ وفي هدذه الحالة يكون ويفسع لها هو المنهج الذي تميله عليه نفسه ١٠٠ وفي هدذه الحالة يكون ويفسع لها هو المنهج الذي تميله عليه نفسه ١٠٠ وفي هدذه الحالة يكون

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

#### عطاء القرآن المتجدد

س: بعض الناس بتساءل عن معنى المطاء المتجدد للقرآن الكريم ، وهل الله سبحانه وتعالى عنده زمن ، وبحيث يتسم الأشهاء حسب الزمن ، والم ان الله سبحانه وتعالى لا زمن عنده ، وبالتالى نما معنى عطاء لكل جيل أ

# ويجيب فضيلة الامام:

اننا نقول لهؤلاء جميعا ان الله سبحانه وتعدالي لا زمن عنده ولا تحده حدود ولا قيود ٥٠ ولكن القرآن كتاب منزل من عند الله ٥٠ ولذلك فهو يخاطب الناس بقدر عقولهم ٥٠ ويعطيهم بالقددر الذي

يفهمونه ببشريتهم ٥٠ والقوانين التي وضعها الله سبحانه وتعسالي ٥٠ والأسباب في الأرض ٥٠

والقرآن الكريم له عطاء متجدد ٥٠ وهدذا العطاء المتجدد هو استمرار لمعنى اعجاز القرآن ٥٠ ولو فرغ القرآن عطاءه كله أو اعجازه كله في عدد من السنوات ٥٠ أو في قرن من الزمان ٥٠ لاستقبل القرون الأخرى دون اعجازا أو عطاء ٥٠ وبذلك يكون قد جمد ٥٠ والقرآن لا يجمد أبدا ٥٠ وانما يعطى لكل جيل بقدر طاقته ٥٠ ولكل غرد بقدر فهمه ٥٠ ويعطى للجيل القادم شيئا جديدا لم يعطه للجيسل الذي سبقه ٥٠ وهكذا ٥٠

. . . . . . . . . . . .

#### معجزة القرآن

س : أن العرب حين ضساتوا ببلاغة القرآن قالوأ عنه أنه كلام شاعر أو كاهن .. فما رأى نضيلتكم ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

لقد رد الله عليهم ردا فيه اعجاز ٥٠ فالشعر مفهوم ١٠ انه من كلام موزون مقفى يعرفه الناس جميعا ٥٠ ومن هنا فكونكم تقولون ان هدذا شعر ٥٠ فهدذا دليل على انكم تكفرون ١٠ الماذا ٢٠٠ الأنكم تعرفون الشعر معرفة جيدة ٥٠ وهدذا ليس شعرا بأوزانه وقوافيه ٥٠ ولذلك عندما تقولون أيها الكفار أنه قول شاعر ٥٠ وما تقولونه ليس عن جهل ٥٠ ولكن عن كفر بالله سبحانه وتعالى ٥٠ لانكم تعرفون الشعر جيدا ٥٠ ثم قال الله سبحانه وتعالى ٥٠ وانما تقولون أنه قول كاهن ٥٠ جيدا ٥٠ ثم قال الله سبحانه وتعالى ٥٠ وانما تقولون أنه قول كاهن ٥٠

فهنا استخدم الله سبحانه وتعالى كلمة تذكرون ٥٠ أى أنكم في قولكم أنه قول كاهن ٥٠ وقول الكاهن كلام فيه سجع ٥٠ ويمكن أن يختلظ ٥٠ ولكن قول الكاهن لا يمكن أن يخاطب كل الملكات ٥٠ ولا يمكن أن يكون فيه كل هذا الاعجاز ٥٠ كما أن الكاهن يفضحه طول الوقت والزمن ٥٠ ومن هنا غانه كبشر ينسى ويأتى بعكس ما قاله نتيجة لرور الوقت والزمن ٥٠ ولذلك عندما رد الله سبحانه وتعالى على قولهم أنه كاهن ٥٠ كان الرد مكلمة تتذكرون ٥٠ لأنه من الواضح أن هذا ليس شعرا ٥٠ والشعر في هذه الحالة هو أولا الاعجاز في مخاطبة ملكات النفس البشرية ٥٠ وثانيا طول الزمن الذي يجعل الكاهن ينسى ما قال ٥٠ ومن هنا قال الله سبحانه وتعالى « أفلا تتذكرون ٥ لأن البشر معرضون أن ينسوا ما يقولون ٥٠ والتي استخدم كلمة تتذكرون ولم يستخدم كلمة يكفرون ٥٠ أو الكفر ٥٠ أناتي استخدمها في الحالة الأولى عندما قالوا قول شاعر ٥٠ لأن الشعر له قواعد معروفة ٥٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### حسكمة الأمثال في القرآن

س : لمسالدًا غنرب الله الأبطال ؟ ...

# ويجيب فضيلة الامام:

الله سبحانه وتعالى حين ضرب الأمثال ربطها بموكب الايمان • وربطها بالهسدى والضلال • فكأنما كل هذه الأمثال انما ترتبط بقضايا ايمانية أراد الله سبحانه وتعالى أن يضعها أمام المؤمن ليزداد ايمانا • وأراد الله أن يرد بها على الكافرين • •

اذا أخذنا الأمثال في حياتنا ٥٠ وجدنا انها تقرب المعانى ٥٠ فمثلا حينما تواجه انسانا يتحداك أو يحاول أن ينال منك مفترا بقوته ٥٠ مزهوا

بقدراته • • تقول له • • ان كنت ريحا فقد لاقيت أعصارا • • ولا يوجد ريح هنا ولا أعصار • • حتى تضرب مثل هدذا المثل • • ولكنك تريد أن أن تقول اذا كنت قويا فأنا أقوى منك • • استخدمت فى هدذا كلاما يعطى المنى دون أن تتقيد بالأشخاص • •

#### وهنا مثل آخر يقول « قبل الرماية تملأ الكنائن » ••

ومعنى ذلك انك قبل أن تصل الى ميدان الحرب وتقاتل وتبدأ الرمى بالسهام وتحملها وراء ظهرك ٥٠ لابد أن تكون قد ملاتها ٥٠ وألا لو ذهبت الى الحرب وكنانتك خالية ٥٠ فلن تستطيع أن تقاتل ٥٠ تأتى الى ابنك مثلا وتجده طوال السنة يلعب ولا يذاكر ٥٠ ثم فى ليلة الامتحان يجلس طوال الليل محاولا أن يستوعب ٥٠ فتقول له قبل الرماية تملأ الكنائن ٥٠ أى انك لم تستعد طوال العام ولم تذاكر ٥٠ لذلك فان كنانتك خالية ٥٠ فكيف تستطيع أن تذهب الى الامتحان غدا ٥٠ وكان عليك أن تستعد قبل دخول الامتحان ٥٠

والمثال هنا لا يرتبط بواقع الشيء ٥٠ فلا ابنك ذاهب للقتال ٥٠ ولا توجد سهام ولا كنائن ٥٠ بحيث يكون التثبيه مطابقا للأحداث ٥٠ ولكنك لا تريد ذلك ٥٠ بل تريد أن تقرب المعنى أو أن تعبر عن المعنى ٥٠ بصرف النظر عن الواقع الحادث ٥٠ فبالتالى فانك في هذه الحالة تجعل السامع يفهم ما تريد ٥٠

وهكذا باقى الأمثال ٥٠ كلها لا تشبه شيئا بشىء بعينه ٥٠ بل أن الذى تقوله من واقع أحداثه قد يكون مختلفا عن الذى يحدث فعلا ٥٠ ولكته يعطيك نفس المعنى ويقربه الى عقلك ٥ ويجملك تفهم وتعرف المراد منه ٥

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • •

# الحسكمة من تعمليم آدم الأسماء

س : ما معنى توله تعالى : « وعسام

آدم الأسهاء كلها » (1) . .

# ويجيب فضيلة الامام:

حين نريد أن نعلم طفلا أن يتكلم فلابد أن نبدأ بأن نعلمه الأسماء أولا ٥٠ ولا نبدأ بأن نعلمه الأحداث ٥٠ بل نبدأ ونقول له هذا قلم ٥٠ وهذه كراسة ٥٠ وهذا أسد ٥٠ وهذا كوب وهذا طعام ٥٠ وهذا طريق ٥٠ وهذا نور ٥٠ وهذا ظلام ٥٠ اذن نحن نعلمه الأسماء أولا ٥٠ فاذا ما تعلم الأسماء أصبح يستطيع بعد ذلك أن يتعلم وأن يتكلم ٥٠ ذلك أننا لا نعلم الطفل الأسماء في المدرسة فقط ٥٠ بل نحن نعلمه بالفطرة ٥٠ الطفل المتعلم والجاهل يتعلم الأسماء ٥٠ فالأم تعلم الطفل الذي لا يذهب الى المدرسة ٥٠ ولكن الاثنين لكي يستطيعا التفاهم في الحياة يجب أن يتعلما الأسماء أولا ٥٠ فنجد أن الطفل الجاهل والمتعلم يعلم معنى الأسماء ٥٠ في الموساء أولا ٥٠ فنجد أن الطفل الجاهل والمتعلم يعلم معنى الأسماء ٥٠ في الموساء أولا ٥٠ فنجد أن الطفل الجاهل والمتعلم يعلم معنى الأسماء ٥٠ أو أسد ٥٠ أو نعامة ٥٠ أو الى آخر ٥٠ يملم معنى كلمة طريق أو كوب ٥٠ أو أسد ٥٠ أو نعامة ٥٠ أو الى حين «علم كما وضعه الله سبحانه وتعالى حين والدول غير عشر قرنا تهدة أن أساس الهام أي الدول المتقدمة ٥٠ والدول غير عشر قرنا تهدة أن أساس الهام أي الدول المتقدمة ٥٠ والدول غير

<sup>(</sup>١) آية ٣١: سورة البقرة .

المتقدمة هو الأسماء • • بل أن الدول المتقدمة لسرعة تعليم الأسماء باعتبارها أساس التفاهم في الحياة • • تأتى بصور ليتعلم الأطفال الأسماء دون أن تضيع الوقت بتعليم الحروف الأبجدية ويستطيع الطفل أن يتعلم أي شيء آخر بعد ذلك • •

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

#### أثر القرآن في النفوس

س : الملاحظ أن القرآن الكريم يؤثر في نفوس قارئيه وسامعيه جبيعا على اختلاف ثقافتهم وفي مختلف أحوالهم . ، غما السر في ذلك كما ترى فضيلتكم ؟

## ويجيب فضسيلة الامام:

من اعجاز القرآن أنه يحيط بالحالات النفسية للمخاطبين جميعا ٥٠ الغنى منهم والفقير ٥٠ التعيس منهم والسعيد ٥٠ الخادم منهم والسيد ٥٠ يخاطبهم جميعا ٥٠ ويخاطبهم في حالاتهم النفسية كلها ٥٠ فالانسان الفاضيب اذا سمع القرآن هدأت نفسه ٥٠ والانسان السعيد اذا سمع القرآن اهتز في داخل نفسه وزادت سعادته ٥٠ والأمير ٥٠ والفادم ٥٠ والمثقف ٥٠ وغير المتعلم ٥٠ هؤلاء جميعا الذين لا يمكن أن يجتمعوا على والمثقف ٥٠ وغير المتعلم ٥٠ هؤلاء جميعا الذين لا يمكن أن يجتمعوا على وفي نفس الموضوع فيفهمونه ٥٠ تراهم في الصلاة ٥٠ وقد اجتمعوا في المسجد ٥٠ وجلسوا معا ٥٠ ويتلى القرآن فيهز قلوبهم جميعا ٥٠ رغم اختلاف الثقافة والبيئة والحالة النفسية ٥٠ والحالة الاجتماعية ٥٠ وكل شيء اختلاف ابينا ٥٠ ومن هنا كان الاعجاز الأول في بلاغة القرآن ٠٠

أنه يحيط بعلم حالات أفراد متعددين من أجناس مختلفة • وشعوب مختلفة • وأرد متعددين من أجناس مختلفة • ويؤثر في مختلفة • ويؤثر في عواطفهم • •

فاذا سألت أحدهم ما الذي أعجبك في القرآن ٥٠ فانه غالبا لا يستطيع أن يعطيك جوابا شافيا ٥٠ وانها سيعطيك كل واحد منهم جرابا مختلفا ٥٠ وذلك يدل على ان الاعجاز واصل الى قلبه ٥٠ متغلغل في نفسه ٠٠ بما لا يستطيع هو أن يصفه الوصف الكامل ٠٠ أي أن القرآن يخاطب في النفس البشرية أحاسيس وملكات لا يعلمها الا خالقه ٥٠ وهذه الملكات لو عرفناها لعرفنا لماذا نتأثر بأسلوب القرآن ٥٠ ولكننا نظل نبحث ونحوم حول الآيات التي أعطت القرآن هـذه البلاغة ٥٠ ثم بعد ذلك لا نجد جوابا شافيا اذ أن الله سبحانه وتعالى يخاطب في النفس البشرية ملكات هو خالقها ٥٠ وأن هـذه الملكات تتأثر بكلام الله سبحانه وتعالى ٠٠ وتهتر له دون فارق من فوارق الدنيا ٥٠ أو من الفوارق التي وضعتها الحياة الدنيا بين الناس ٥٠ ولذلك كان أخشى ما يخشاه الكفار أن يستمع الناس الى القرآن • • ولو كانوا غير مؤمنين • • فقد كان القرآن بمخاطبته لملكات كل نفس يهزها هزا عنيفا ٥٠ ويجعلها تتأثر به ٥٠ حتى أن عليه لطلاوة ٥٠ وأن أعلاه لمثمر ٥٠ وأن أسفله لمفسدق ٥٠ وأنه يعلمو ولا يعملي عليه ٠٠

وهكذا تأثر به دون ايمان ٥٠ وعمر بن الخطاب رضى الله عنه حين دخل بيت مسهره بعد أن علم باسلام أخته وزوجها كان ناويا الشر ٥٠ وما أن استمع الى آيات من القرآن حتى هدأت نفسه ٥٠ وانشرح مدره للاسلام ٥٠ لماذا ؟ ٥٠ لأن كلام الله سبحانه وتعالى قد خاطب ملكة في نفسه ٥٠ وهو في غاية الضيق والحمق ٥٠ وينوى الشر ٥٠ وخاطب هذه النفس ٥٠ نفس عمر بن الخطاب ٥٠ وهي في هذه الحالة من الغضب الشرديد بنفس الكلام الذي يخاطب به المؤمنين ٥٠ وهم في حالة انسجام

وسعادة شديدة لقربهم الى الله سبحانه وتعالى ٥٠ واذا بالآيات ٥٠ نفس الآيات التى تدخل السعادة على نفس قريبة من الله ٥٠ قد أدخلت الهدوء والانسجام على نفس لم تكن قد آمنت ٥٠ وأصابت فى نفس الوقت نفوسا سعيدة وهى نفوس المؤمنين ٥٠ فجعلتها تزداد سعادة ٥٠ وتنشرح للاسلام ٥٠ ونفسا غاضبة تنوى الشر لم تصل الى الايمان بعد ٥٠ فهدأتها وجعلتها سعيدة ٥٠ وانشرح الصدر للايمان ٥٠ مع أن الكلام واحد ٥٠ وفرق كبير بين حالة المخاطب فى المحالتين ٥٠ ومع ذلك ولأن القائل هو الله سبحانه وتعالى ٥٠ وهو العالم بالنفس البشرية التى خلقها ٥٠ فقد كان كلامه مناسبا لكل حالات المخاطب مهما اختلفت هذه المحالات مع أنه نفس الكلام ٥٠

فالقرآن في همذه الناحية قد تخطى كل شروط البلاغة في أنه مطابق لكل أحوال البشر على اختلاف ظروفهم • • ولذلك تحير الكفار في هـذا الاعجاز في مخاطبة البشر جميعا ٥٠ وفي هـذا الاعجاز الذي تهنز له قلوب كل من يسمعه ويفهمه ٥٠ فقالوا ساحر ٥٠ سحر الناس بكلامه ٥٠ لأنه لا يمكن لبشر عادى أيا كان أن يأتى بكلام يطابق كل الأحرال ٠٠ ولو أخددنا أبلغ بلغاء العصر ٥٠ وقلت له أنظم قصيدة ٥٠ أو اعد كلاما لتلقيه أمام الناس • • فهو لا يستطيع أن يعد كلاما يقوله أمام مجموعة من المتبحرين في العلم ٥٠ وفي نفس الوقت يقوله أمام مجموعة من غير المتعلمين ٥٠ ويكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال ٥٠ ولا أن يعد قصيدة يمدح بهسا أميرا ٥٠ ثم يقول نفس القصيدة في خادم الأمير ٥٠ ويكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال ٥٠ ولكنهم رجدوا أن القرآن يخاطب المتعلم وغير المتعلم •• والعبد والسيد •• والرجل العادي والحاكم •• ومن هنا كانت المطابقة معجزة ٥٠ فقالرا ساحر ٥٠ غلياتوا بسحر مثله ٥٠ ثم هل للمسحور خيار أو ارادة مع الساحر ٥٠ اذا كان محمد عليه السلام قد سحر من آمن به ٥٠ فلماذا لم يسحركم أنتم ٥٠ ان بقاءكم على الكفر ومحاربة الدين دليل على أنه ليس ساحرا ٥٠ والا لو كان ساحرا لكان قد سحركم جميعا • • ولم يسلب بعض الناس ارادتهم ويترك البعض الآخر على ارادته • •

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

#### هل في القرآن تناقض ؟

س : من مزاعم المستشرقين أنهم يتولون ان في القرآن آيتين متناقضستين ، كيف يتول : « غيومئذ لا ينسأل عن ذنبه انس ولا جان »(1) ، ويتول في آية أخرى :

« وتفوهم انهم مسئولون » (٢) . .

## ويجيب فضيلة الأمام:

للرد على هدف المزاعم نقول لهؤلاء المستشرقين : انكم تقولون ذلك لأنكم جهلتم ماذا يكون السؤال ٥٠ والسؤال نوعان ٥٠ نوع تساله لتعلم ٥٠ ونرع تسأله ليكون المسئول شاهدا على نفسه ٥٠ التلميذ هين يسأل أستاذه ٥٠ يسأله ليعلم ٥٠ ليعرف العلم ٥٠ ولكن هين يسال الأستاذ تلميذه ٥٠ هل يسأله ليتعلم أو ليعلم ٥٠ لا ٥٠ فالأستاذ يعرف أضحاف أضعاف تلميذه ٥٠ ولكنه يسأله ليكون التلميذ شهيدا على نفسه ٥٠ لا يستطيع أن يجادل ٥٠ أو يقول : لقد ذاكرت وهو لم يقرأ حرفا ٥٠ الأسئلة في الامتحانات مثلا لا تقوم وزارة التعليم بوضعها ٥٠ لأنها تجهل ما يعرفه الطلبة ٥٠ فتريد أن تستزيد منهم علما ٥٠ ولكن ليكون الطالب شاهدا على نفسه فلا يستطيع أن يجادل ٥٠ ورقة الاجابة موجودة وهي شاهدا على نفسه فلا يستطيع أن يجادل ٥٠ ورقة الاجابة موجودة وهي

<sup>(</sup>١) آية ٣٩ : سورة الرحبن ،

<sup>(</sup>٢) آية ٢٤ : سورة الصافات ،

شاهد على درجة الطالب ٠٠ أن كان ممتازا أو ضعيفا ٠٠ أو لا يعرف شعيئا على الاطلاق ٠٠

فالآية الكريمة • • « فيومئذ لا يسئل عن ذنبه انس ولا جان » (١) • • تنفى السؤال للمعرفة • • والله أعلم بذنوبهم • • الله سبحانه وتعالى يملم • • وبالتالى فهو غير محتاج • • لأن يسأل للعلم • • وغير محتاج لأن يعرف منهم • • لأنه أعلم منهم • • ومن هنا لا سؤال لأن السائل أعلم من المسئول • • فلا يكون السؤال للعلم • • ولذلك يقول الله تعالى : « فيومئذ لا يسئل عن ذنبه انس ولا جان » • •

أما في الآية الثانية «وقفوهم انهم مسئولون» • • أي أنكم ستسألون لتقرروا الحقيقة والواقع في الحساب • • لا لتقولوا شيئا لا يعلمه الله • • لتكونوا شهداء على أنفسكم • • وهذا ما تفسره الآيات التي قبلها • والتي بعدها • • اذن غأين التعارض • • وأي تناقض هذا الذي زعمه المستشرقون في القرآن • • فالله سبحانه وتعالى يتحدث عن الكافرين والمكذبين • • لذلك تقول السورة: «وقالوا يا ويلنا هذا يوم الدين • هذا يوم الفصل الذي كنتم به تكذبون • • احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم الى صراط الجميم • • وقفوهم انهم مسئولون » (٣) • •

السؤال هنا ليس للعلم • ولكن انهم مسئولون اليكونوا شهداء على أنفسهم • هـذا الذي كنتم به تكذبون • • هـذا ما عبدتم من دون الله • والآن جاء وقت الحساب • • لتكونوا شهداء على أنفسكم يوم القيامة • • أين ما كنتم تعبدون من دون الله • • يسألهم عما كانوا يعبدون من دون الله • • يسألهم لا تناصرون »(١) • •

لماذا لا ينصركم أحد مع لماذا لا تنصركم الهتكم مع السوال

<sup>(</sup>١) آية ٣٩ سورة الرهبن .

<sup>(</sup>٢) الآيات بن ٢٠ : ٢٤ نسورة المسافات .

<sup>(</sup>٣) آية ٢٥ سورة الصامات .

#### القرآن رحمة للعالمين

س : نريد من فضيلتكم توضيح أن الترآن نزل رحمة المالمين .

# ويجيب فضيلة الامام:

القرآن نزل رحمة للعالمين أو للعالم أجمع ٠٠ وهده احدى معجزاته ٥٠ فقد كان الله سبحانه وتعالى يرسل الرسسل المختلفة الى المجتمعات المختلفة لتعالج الداءات وتهدى الناس الى سبيل الله ٠٠ وكان لكل مجتمع داء يختص به دون سائر المجتمعات البشرية ٠٠ لذلك اقتضى الأمر أن يأتي رسول الله ليعالج داءات هـذا المجتمع • • بل ان الله سبحانه وتعالى أرسل أكثر من رسول في وقت و احد لمعالجة داءات مختلفة ٥٠ فابراهيم عليه السلام ٥٠ ولوط أرسلا في وقت واحد ٠٠ لماذا ؟ الأن المجتمعات في ذلك الرقت كانت مجتمعات منعزلة لا يعرف بعضها عن بعض شيئًا ٥٠ وذلك بسبب سوء المواصلات وعدم وجود التقدم العلمي الذي يتيح سرعة الاتصال بين هذه المجتمعات ٠٠ ان هـذه المجتمعات كانت تعيش وتفنى دون أن يدرى مجتمع منها عن الآخر شسيئًا • • كما أن الداءات في هذه المجتمعات كانت مختلفة • • فمنهم من كان لا يوفي الكيل والميزان ٥٠ ومنهم من كان يعبد الأصسنام ٠٠ ومنهم من كان يفسد في الأرض ٥٠ ولكن بعد أن تقدم العلم أصبح العالم كله مجتمعا واحسدا ٥٠ يحدث شيء في أمريكا ٥٠ وبعد دقائق تجده في مصر ٥٠ ويحدث شيء في اليابان ٥٠ وبعد ساعات تجده في أوربا ٥٠ اذن الاتصالات أصبحت سهلة وميسرة والعالم كله اقترب من أن يصبح وحده واحدة ٥٠ ومع تعدد الاتصالات وسهولتها توحدت الداءات ٥٠ فأصبح ما يشكو منه بلد تشكو منه معظم البلاد الأخرى ٥٠ فكان لابد من وحدة العلاج ٥٠

فمثلا الدعاية للكفر والشيوعية داء استشرى فى كل أنحاء العالم ٠٠ ولم يترك دوله دون أخرى ٠٠ المنظام المالى والربا تجده فى الدنيا كلها ٠٠ أكل المدال بالباظل والسرقة داء استشرى فى معظم دول العالم ٠٠ أذن الداءات أصبحت واحدة ٠٠ وهذا يقتضى وحدة العلاج ومن هنا جاء الدين الاسلامى للعالمين ٠٠ أى للدنيا كلها ٠٠ لأن وحدة الداء تقتضى وحدة العلاج ٠٠ وهذا من معجزات القرآن الكريم ٠٠ فان الله قد وضع وحدة العلاج قبل أن تتحقق وحدة الداء فسبق بذلك علم البشر ٠٠

• • • • • • • • •

# القرآن الكريم منهج حياة

س : كيف توضيح للناس أن القرآن الكريم عالج جميع تضايا البشر على مدار الترون والأجيال !

## ويجيب فضيلة الامام:

القرآن الكريم تعرض لقضايا الكون جميعها وأوجد لها العلاج ٠٠ وأرجد لها الشفاء والذي يدعيه البعض أن منهج الله لا يعالج قضايا العصر ١٠٠ دليل على أنهم لم يدرسوا هذا المنهج ١٠٠ ولم يتعمقوا فيه ١٠ فما من قضية أساسية في المجتمع الا ويعالجها القرآن الكريم ١٠٠ ولكن هنا يقيع بعض اللبس ١٠٠ فقد يقول بعض الناس : أن القرآن مثلا

لا يعالج قضايا زيادة الانتاج الأرض أو الاختراعات الحديثة الى آخر هذا الكلام ٥٠ والذي يجب أن يعرفه الناس جميعا ان القرآن هو منهج عباده ٥٠ ولكنه هينما يأتي ليعالج ٥٠ لا يعالج الخصوصيات ٥٠ وانما يضع المبدأ ٥٠ فهو حين يطلب منا أن ننقب في الأرض ونبحث عن آيات الله ٥٠ وأن نتعلم أمور الدنيا ٥٠ وأن نعسلم وننتج ونعمر الأرض ٠٠ انما هو يطلب منا لو أتبعناه لاستطعنا أن نصـل الى أكبر تقدم يمكن أن يحققه بشر ٠٠ اذن المبدأ موجود في ضرورة البحث في الكون ومواصلة البحث والدراسة ومن يبحث ويدرس في قلبه ايمان بالله ٥٠ وشعور بعظمة الله وقدرته يستطيع أن يحتق الكثير ٥٠ والكثير جدا ٥٠ المبدأ هو أن نزرع ونعمر ونكشف عن آيات الله فيها ٠٠ فاذا تقاعسنا عن هـذا كله ٥٠ واذا لم نفعل ذلك ٥٠ فلا يمكن أن نستغرب ٥٠ أو أن نتعجب ٥٠ الأن غيرنا من الأمم قد تقدم علينا ٥٠ فندن تركنا منهج الله في العمل ٥٠٠ فلا بد أن يتركنا قانون الله في النتيجة وهـذا هو الجمال في الحياة ٠٠ غلا يمكن أبدا أن يكون هناك جمال في الحياة الا اذا كان الطالب المجد والطالب الذي لا يقرأ كتابا في حياته كلاهما ينجح ٥٠ ولا يمكن أن يكون هناك جمال في الحياة اذا كان الانسان الذي يحرث الأرض ويعتني بها ويسقيها ويعالجها من الآفات ٥٠ والانسان الذي يترك الأرض ولا يعمل غيها شيئًا بل يهملها تماما ٥٠ كلاهما يجنى نفس المحصول ٥٠ أذا حدث هـ ذا فان الجمال في الحياة يختفي ويصبح كل شيء قبيدا فلا تجد طالبا ينبغ ٥٠ ولا عالما يخترع ٥٠ ولا انسانا يضيف الى الحياة شيئا ٥٠ ولا مدينة تبنى ما دام من يعمل ومن لا يعمل سيحصلان على نفس النتيجة ٥٠ ويحققان نفس الشيء ٥٠ ولكن الحمال في الحياة في تناسب النتيجة مع العمل • • وعن هـذا يتحـدث القرآن في الدنيا والآخرة • •

لقد أذهلت بلاغة القرآن عند نزوله العرب وهم أساتذة البلاغة في ذلك الوقت ٥٠ وبهتوا لما فيه من اعجاز ٥٠ ومن بلاغة ٥٠ وقال بعض العرب في ذلك الموقت أن أساتذة البلاغة قادرون على أن يأتوا بمثل هذا الأسلوب ٥٠ ولكنهم صرفوا من الله على أن يأتوا به ٥٠ وهذا القول

هو اثبات بأن القرآن هو كلام الله سبحانه وتعالى ٥٠ فلو آنه ليس كلام الله لما صرف الله العرب عنه أن يأتوا بمثله ٥٠ وأثبتوا أن اعجاز القرآن الكريم موجود ٥٠ ولكتهم جعلوا هدذا الاعجاز بالقدرة ٥٠ أى أن قدرة الله سبحانه وتعالى قد صرفتهم عن أن يأتوا بمثله ٥٠ وكان هدفهم أن ينفوا الاعجاز عن ذاتية القرآن ٥٠ فى أن بشرا لا يستطيع أن يأتى بمثله ٥٠ وبهدذا النفى الذى أرادوه أعطسوا القرآن معجزة أخرى وهى معجزة القسورة ٥٠ و

. . . . . . . . . . . .

#### صنعة الله • • وصنعة البشر!!

س : هل القرآن تضبن حرونا والفاظا غير التي يستخدمها العرب ، وكان هذا سرا من أسرار اعجازه ! أو أن اعجازه ينطسوي على أسرار أخرى ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

من معجزات القرآن استخدام نفس الحروف والألفاظ التي يستخدمها البشر في أسلوب ومعان يعجز عنها البشر ٥٠ وهسذا اعجاز وتحد ٥٠ لأنك تريد أن تدال على مهارة الصانع في أي شيء ٥٠ فأنت لا تأتي بمادة مختلفة ٥٠ ثم تقارن بين صانع وآخر ٥٠ أنت اذا أردت مثلا أن تعرف من هو أمهر الناس في مسناعة النسيج ٥٠ لا تأتي بخامة من حرير ٥٠ وخامة من قطن ٥٠ وخامة من خيش ٥٠ ثم تعطيها لثلاثة صناع رتقارن بين انتاجهم ٥٠ لأنك في هذه الحالة لا تستطيع أبدا أن تقول ان هذه أحسن من هذه ٥٠ لأن نسيج الحرير لا بد أن يكون أحسن ٥٠ نظر الأن الخامة التي صنع منها الثوب أغضل الخامات ٥٠

ولكن المهارة تكون في استخدام مادة واحدة ٥٠ نعطى الكل قطنط أو حريرا أو صوفا ولذلك تكون العناصر المكونة للشيء واحدة ٥٠ أو مساية ٥٠ فلا يكون لها دخل في الجودة ٥٠ وتكون الجودة أو المهارة مسايع نفسه ٥٠ فأراد الله سبحانه وتعالى ٥٠ أن يثبت أولا أن القرآن لم يتميز ببلاغه الا لأن قائله هو الله سبحانه وتعالى ٥٠ مادته ليست من جنس أعلى من صادة البشر ٥٠ بل هي من جنس كلام البشر ٥٠ الحروف عي الحروف ٥٠ والكلمات التي تنطقون بها هي نفس الكلمات المستخدمة ٥٠ وجاء بكلمات الحروف كأسماء يستطيع أن ينطق بها الجاهل والمتعلم ٥٠ ومسميات يستطيع أن ينطق بها المتعلم وحده ٥٠ ثم معد ذلك قدم ومسميات يستطيع أن ينطق بها المتعلم وحده ٥٠ ثم معد ذلك قدم ومنيات نفس الكلمات ١٠ ومنياكن الذي أفحمهم هو الله سبحانه وتعالى ٥٠ فلم يستطيعوا أن يأتوا بمثله ٥٠ وهذا دليل على أن الصانع هو المختلف ٥٠ ومن هنا كان التحدي عظيما ٥٠ لأن الفارق هو بين قدرة الله سبحانه وتعالى ٥٠ ومن هنا كان التحدي عظيما ٥٠ لأن الفارق هو بين قدرة الله سبحانه وتعالى ٥٠ ومن هنا كان التحدي البشر ٥٠

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

# امية الرسول من دلائل اعجاز القرآن

س : لو لم يكن النبى أبيا لاتهمه الكفار والمشركون بأن القرآن كلامه ، ، ومع ذلك عارضوه وهم يعلمون أنه لا يقرأ ولا يكتب ، فهاذا تقول غضيلتكم ال

# ويجيب غضسيلة الأمام:

انهم فى وقوفهم موقف المعارضة ٥٠ أثبتوا انهم فى داخل نفوسهم بعتقدون أن القرآن هو الحق ٥٠ لأنهم لم يستطيعوا أن يتحدوا اعجازه ٠٠

الاعجاز أولا في النبي المختار للدعوة ٥٠ والاعجاز ثانيا في استخدام نفس الحروف والألفاظ التي يستخدمها البشر ٥٠ غبالنسبة للاعجاز الأول فالنبي والله الم يقرأ ولم يكتب طول حياته ٥٠ ولم يتعلم القراءة والكتابة ٥٠ ولم يدر الأدب ولا الشعر ولا النثر ٥٠ ولا علم الكلام ٥٠ الى غير ذلك ٥٠ ومع هـذا غقد جاء بكلام غاية في الاعجاز ٥٠ كلام لا يستطيع أولئك الذين درسوا البلاغة وبرعوا نيها أن يأتوا به ٥٠ أو يأتوا بصورة من مثله ٠٠ بل الاعجاز يتجلى أكثر في أن الله سبحانه وتعالى أثبت في القرآن أن هــذا الكلام ليس كلام محمد عليه الصلاة والسلام ٠٠ بل هو كلام لا يمكن أن يأتي به أمى ٥٠ فالانسان الأمى قد ينطق الكلمات وقد ينظم الشمر والنثر والسجم ٥٠ ولكنه لا يستطيع أبدا أن يأتي بالحروف التي تتكون منها الكلمات ٥٠ فاذا أنت ذهبت الى انسان لم يعرف في حياته القراءة والكتابة ٠٠ وسألته ما هــذا ٠٠ يقول لك : هــذا كوب مثلا ٠٠ فاذا قلت له ما هي الحروف التي تتكون منها كلمة كوب لم يعرف الأنه لم يتعلم القراءة والكتابة ٥٠ واذا بالله سبحانه وتعالى يأتى بالحروف التي لا يعرف مسمياتها رجل أمى • ويجعل النبي بنطق بها ويجعلها في القرآن فيقول : « ألف ٥٠ لام ٥٠ ميـم ٥٠ كاف ٥٠ هـاء ٥٠ ياء ٥٠ عين ــ صـاد » ١٠ امعانا في الاعجاز والتحـدي ١٠ محمد نبي أمي لا يمكن أن يعرف أسماء هذه الحروف أبدا ٥٠ ولكنه جاء بأسماء هـذه الحروف اثباتا بأن هـذا ليس كلام محمد عليه الصـلاة والسلام ٥٠ لأنه لو كان كلام محمد وهو رجل لم يقرأ ولم يكتب في حياته ٠٠ لكان من المستحيل أن يعرف أسماء الحررف التي لا يعرفها ولا يستطيع أن ينطق بها الا من تعلم القراءة والكتابة ٠٠

. . . . . . . . . . .

## إعجاز القرآن لايتوقف

س : كيف نتوصل الى نهم أن أعجاز المترآن لا يتوتف فى أى عصر من وكما تحدى السابقين ؟

#### فسيلة الأمام:

كان القرآن قد تصدى الكفار في عصر نزوله بأن انباهم بما خل صصدورهم ٥٠ وأنبأهم بمصائرهم ٥٠ فانه يتحدى الكفار سذا الزمان ٥٠ في هذا الوقت الذي سنعيش فيه ١٠ بل ويستخدمهم وقت ا ؟ ٥٠ في اثبات قضية الايمان ٥٠ ثماما كما استخدمهم وقت اثبات قضية الايمان ٥٠ أن هدف الكفار والمضلين عن سبيل انكار هذا الدين وانكار وجود الله ٥٠ ولكن القرآن جاء وبعد سر قرنا ليستخدم الكفار في اثبات ان دين الله حق ٥٠ وان هذا مو كلام الله المنزل على رسوله محمد و الله علمون ١٠ وموضوعنا ول الله سبحانه وتعالى : « ولكن أكثر الناس لا يعلمون ١٠ (١) ويقه ل ن ظاهرا من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلهن ١٠ (١) ٥٠ ون قده كنه غافل عن أمر الآخرة ٥٠ أي أن مدى علم الانسان هو الحياة في هده و وأن العلم نوعان ٥٠ نوع مطروح لك لا يجدد نشاطك فيه

د ٥٠ وبلا قيدود ٥٠ ولا حدود ٥٠ ونوع ليس لك الحرية في

<sup>)</sup> آية ٢: سورة الروم ،

<sup>)</sup> آية ٧: سورة الروم ،

البحث فيه لأنك لا تعلمه • وهذا النوع الهعل كذا • ولا تفعل كذا • و تقرب الى بكذ ا • و اترك كذا • مده ليست اجتهاداتك أنت • لأن المعبود هو الذي يقترح على العابد ما يعظمه به • و والنقاش في شيء يجب أن يتم بين عقول متساوية أو متقاربة في القدرة • ومن منا يملك عقلا يقترب من قدرة الله تعالى • لا أحد • و اذن فنحن نأخذ المعل ولا تفعل عن الله • و وما شرحته لنا السنة • •

أما نشاطات الحياة الأخرى ٥٠ وآيات الله فى الكون فالمطلوب أن ابحث فيها وأتأمل ٥٠ وأصل الى حقائق أنتفع بها ٥٠ فاذا أردنا أن نحدد هذه الموضرعات نجدها فى القرآن ٥٠ فى قوله تعالى:

« ألم تر أن الله أنزل من السماء ماء فأخرجنا به ثمرات مختلفا ألوانها ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود ومن الناس والدواب والأنعام مختلف ألوانه كذلك » (١) ٥٠ وهكذا نرى أن الله سبحانه وتعالى تكلم عن الجماد ٥٠ وتكلم عن النبات ٥٠ وتكلم عن الحيوان والانسان ٥٠ ثم يقول سبحانه وتعالى : « انما يخشى الله من عباده العلماء » (١) ٥٠ العلماء في ماذا ؟ ٥٠ فيما يتعلق بخلق الله من الجماد والحيوان والنبات والانسان ٥٠ ولذلك جاء الله سبحانه وتعالى بالمتناقضات الموجودة في النوع الواحد ٥٠ لو أنه جنس واحد لما وجد غيه متناقضات ٥٠ انما قوله تعالى : « ثمرات مختلفا ألوانها » ٥٠

كان يجب أن نلتفت اليها ٥٠ ولماذا اختلف ألوانها ٥٠ وما هي العلاقة بين الألوان والطبيعة ٥٠ مثلا حينما يتغدى النبات وجد من الدراسة أنه يتغذى بواسطة خاصية الأنابيب الشعرية ٥٠ وهنا نقف قليلا ٥٠ هل هذه الأنابيب الشعرية تميز ٥٠ هل تستطيع التمييز ٥٠ اذا جئنا بحوض ٥٠ ووضيعنا فيه سائلا مذابا فيه أصناف مختلفة ٥٠ ثم جئنا بالأنابيب الشعرية نجد أن الماء قد صعد في مستوى أعلى من مستوى الاناء ٥٠ ولكن هل كل أنبوبة ميزت عنصرا أخذته ٥٠ ام أن كل أنبوبة

<sup>(</sup>١) الاية ٢٧ ، ٢٨ : سورة غاطر .

أخددت من جميع العناصر وهى مذابة ١٠٠ لكن النبات ليس هكذا ١٠٠ اننى أزرع الحنظل بجانب القصب ١٠٠ فيضرج هذا حلوا وهددا مرا ١٠٠ هذا يأخد عناصره ١٠٠ وهذا يأخد عناصره ١٠٠ القربة ١٠٠ اذن هناك اختيار ١٠٠ ومن هنا ظهر ما سمى بخاصية الانتخاب ١٠٠ الانتخاب معناه الاختيار بين بديلات ١٠٠ أى أنك تترك هدذا وتأخذ هذا ١٠٠ ولذلك قال الله سبحانه وتعالى: « يسقى بماء واحدد ونفضل معضها على بعض في الأكل » (١) ١٠٠

لكن خاصية الأنابيب الشعرية تتعامل مع السائل كله ٥٠ بلا تمييز ٥٠ ومن هنا نعرف أن الخاصية شيء واختيار النبات للعناصر الغذائية التي يريدها أو يحتاج اليها شيء آخر ٥٠

. . . . . . . . . . . . . . .

#### قصسة البقرة والعبرة منهسا

س : نود من نضيباتكم التاء الضوء على تصية البقرة التي امر الله بني اسرائيل بذبحها وظاوا يراوغون كعادة اليهود ، ، ثم ذبحوها ، ، وما العبرة المستفادة من ذلك :

## ويجيب فضيلة الامام:

هـذه القصـة تبين جانبا من أخلاق اليهود وكيف يتلكأون فى تنفيذ أو امر الله ، وتلفت قوم موسى الى القضـية الأساسية التى يشكون فيها ، وهى اليوم الآخر وقـدرة الحق على البعث ٠٠

<sup>(</sup>١) آية ١٤: سورة الرعد .

أما عن البقرة فقد كان هناك رجل صالح من بنى اسرائيل يتحرى الدقة فى كسبه ٥٠ فلا يرضى الا بالحالل من الكسب ولا يفعل الا الحلال من السلوك ٥٠ كان رجلا يبتعى وجه الله فى كل ما يفعل ٥٠ وعندما حضرته الوفاة كانت ثروته هى بقرة صغيرة وله ابن وزوجة ٥٠

منا قال الرجل :

ــ اللهم انى استودعك هــذه ٠٠

وكان دعاء الرجل يبغى به أن تكون البقرة الصفيرة وديعة عند الحق ، وأن يكون عائدها كفيلا برعاية الزوجة والابن ٠٠

ان الرجل المؤمن لم يأتمن أحدا من قومه لذلك استودع ربه ما يملك ٠٠

لم يجد أمينا الآيد الله • •

وأطلق الرجل بقرته ترعى في المراعي ٠٠

وقبل أن يموت الرجل المؤمن قال لزوجته:

أنا لم أجد يدا أئمن من يد ربى ٥٠ فاستودعته البقرة الصغيرة ٥٠
 وعندما سألته زوجته أين البقرة ٥٠٠

قال لها : لقد أطلقتها في المراعي ٥٠

وهكذا مات الرجـــل ٠٠

وكبر ابن الرجــل ٠٠

فقالت له الأم : لقد ترك لك أبوك بقرة واستردعها عند خالق الكون • فقال الابن لأمه :

- وأين أجد البقرة لأستردها ١٠٠

قالت الأم:

ــ ألا تقول كأبيك ٠٠ لقد قال والدك ٠٠ لقد استودعت البقرة عند الله ٠٠ فلتقل أنت اني أتوكل على الله وأبحث عنها ٠٠

وسمع الابن كالم أمسه ٠٠

وذهب الى المراعى ٥٠ وسجد لله داعيا ٥٠

ــ اللهم رب ابراهيم ويعقوب ٥٠ رد على ما استودعك أبى ٥٠

واذا بالبقرة تأتى اليه طائعة ٥٠ وكانت هـذه البقرة تثير العجب من أمرها ٥٠ كانت قادرة على أن ترد يد كل انسان يقترب منها ٠

مكذا أراد الله أن يوضح بالبقرة يقينا ايمانيا جديدا •

لقد استودع الرجل المؤمن ثروته لله قبل أن يمرت .

وتوكل الابن على الله وهو يسترد البقرة ٠

ورأى بعض من بنى اسرائيل الابن وهو يقود البقرة بعد أن سمعوا المواصفات التى أرادها الله فى البقرة المراد ذبحها ٠

وأراد هؤلاء القوم شراء البقرة من الابن .

قدموا له الدراهم ٥٠ رفض ٠

قدموا له الدنانير ٥٠ رفض ٠

سألوه عن الثمن الذي يطلب .

أجاب الأبن:

- لن أبيعها قبل أن أستشير أمى •

وكان ذلك الابن بارا بأمه •

كان يقضى نهاره فى الاحتطاب • أى جمع الحطب • وكان يقسم ثمن ما يجمعه من الحطب الى ثلاثة أقسام:

قسم يأكل منسه •

وقسم يعطيه لأمه لنرعى أمورها به ه

وقسم ثالث يتصدق به ٠

وكان هـ ذا الفتى يقسم ليله الى ثلاثة أقسام .

ثلث يكون فيه خاضها لأوامر أمه رراعيا لمها ومنفذا لرغباتها •

وثلث يكون فيه عابدا لله متبتلا الى خالقه ٠

والثلث الأخير من الليل ينامه .

وذهب الابن البار الى أمه يستشيرها في أمر بيع البقرة وقال لها:

لقد عرضرا ثمنا لها ثلاثة دنانير .

فقالت الأم:

ــ هذا المبلغ لا يساويها •• انها تساوى أكثر •

عاد البعض من قوم موسى يعرضون على الأبن البار ستة دنانين ثمنا لها .

وعاد الابن البار يستشير أمه ٠

قالت الأم:

ـ ماز ال ذلك الثمن أقل من قيمة البقرة •

وعاد قوم من بنى اسرائيل يطلبون شراء البقرة باثنى عشر دينارا • لكن الابن رفض أن يبيع دون استشارة أمه • وقال لهم:

- والله لا أبيعها حتى لو كان وزنها ذهبا الا بعد مشورة أمى • وأخيرا رضيت الأم أن يأخذوا البقرة بمل علدها ذهبا •

حكذا بارك الله فيما استودعه العبد المؤمن •

بارك الله في الابن • • فكان باراً بأمه •

بارك الله في الزوجة غطلبت من الابن أن يتوكل على الله وهو يبحث عن البقرة •

بارك الله فى البقرة ذامها ٥٠ فجعلها قادرة أن ترد أى يد الا يد ما عبها ٠٠

وأخسيرا ٠٠

بارك الله للابن فى عمله الذى يرعى حق الله وحق الأمرمة فيه وحق نفسه ٥٠ وفى ليله الذى قسمه بين رعاية الأم وعبادة الحق ورعاية جسده ٥٠ نفسه

بارك الله فى كل ما ترك الرجل الصالح من بنى اسرائيل •

وخلق الله الظرف المناسب من جميع نواهيه ٠

جعل تلكؤ بني اسرائيل غرصة لتحديد تلك البقرة بذاتها •

رجعل من ايمان العبد الصالح ووديعته غرصة ليلقن موسى درسا المانيا في المقيدة .

ودفع بنو اسرائيل ثمن البقرة ملء جلدها ذهبا .

وكانوا يملكون من الذهب الكثير ٥٠ بعضه ضاع فى صناعة العجل الذى عبدوه بعد أن صنعه لهم السامرى ٥٠ وبعضه ضاع فى ثمن البقرة التى حددها لهم الحق ٥

كأن الحق يريد أن يهزهم ليتعرفوا على صحة التيقن من الأيمان • وجاء الأمر بأن يأخذوا جزءا من البقرة ليضربوا به القتيل الذى لم يتعرفوا على قاتله • فتعود الحياة الى القتيل لينطق باسم قاتله •

وكان القتيل رجلا له بعض من مال وغير مزوج ولا وريث له الا ابن عميه ٠

وحرك الطمع ابن العم .

# تحركت شهوة الارث عند ابن العم .

استدرج ابن العم القتيل بعيدا عن تجمع بنى اسرائبل • الى محلة بعيدة تضم عدد قليلا منهم •

وكان ابن العم القاتل يريد أن يلصق الجريمة بأهل المحلة ليرث القتيل ويأخذ الدية أيضا من أهل المصلة .

ازدوج الطمع غعماه ٠

وبالفعل قتل القاتل القتيل وطالب مالارث والدية .

لكن أهل المحلة نفوا أنهم قتلوا الرجـل ٠٠٠

أخد كل واحد منهم ينفى عن نفسه الاتهام بأنه القاتل ولم يكن أحد منهم يعرف اللقاتل •

ولم يكن التشريع الذي نزل الى موسى يتضمن الحكم في حالة مثل ناك التي حدثت •

ذلك أن التشريع لو كان يضم حالة من هـذا اللون ٥٠ لسهل على موسى أن يحسكم فيهسا ٥

وكانت العادة فى مثل هذه الحالة أن يجمع كبير القوم خمسين رجلا من وجهاء المكان الذى وقعت به الحادثة ويقسمون بالله أنهم لا يعرفون من القاتل وأنهم لم يقتلوا الرجل ه

وكان أهل المحلة التي عثر على جئسة القتيل بها بقلون عن الخمسين • وحسار القرار أن يحلف أهل المحلة خمسين مرة • • على أنهم لم يقتلوا الرجل ولا يعرفون قاتله • • وذلك حتى يتحمل بيت المال الدية •

لكن الله يريد بكل تلك التفامسيل هدفا آخر ٥٠

انه يرد على جمود بني اسرائيل باليوم الآخر .

يأمر المحق بنى اسرائيل بأن يذبحوا بقرة وهم الذين قد عبدوا من قبل نوعا من الأبقار •

ويتلكأون ٠

ويهتدى واحد منهم الى الاستقامة وأن يستودع الله ما يكلك فيخرج ابنه بارا •

وتصدث واقعة القتلء

وينفذ بعض من قوم موسى ما أمر الله به أن يفعل وهو ذبح البقرة ٥٠ ويجازى الله الابن البار ثمنها ذهبا ٠

ويأمر أن يضربوا القتيل ببعض من النقرة المذبوحة ٠

فتعود الى القتيل الحياة ٥٠ ليرشد عن قاتله ٠

ذلك هن القصص القرآني •

ان القصص القرآني لا يأتي ذكره لمجرد التسلية ولكن تنبع منه العظات والعبر •

تنبع منه الدساتير التي تحكم كل قضايا الحياة •

ان الحق يأمر بأن يذبحوا البقرة ويتأكدوا من نهايتها وأن يأخذوا جزءا منها بعد التأكد اليقيني من ذبحها •

هكذا يأمر الله أن يؤخد جزء من هيوان مذبوح فارق الحياة •

ويضرب القوم بذلك الجزء من المعيوان الذى فارق المياة فذلك القتيل الذي لا يعرفون قاتله •

هكذا يلفت الحق قوم موسى الى القفية الأساسية التى يشكون فيها ٥٠ وهي اليوم الآخر وقدرة الحق على البعث ٠

وهكذا يتأكد قرل المحق بأنه المسبب للحياة والموجود لمها •

ان جزءا من بقرة مذبوحة يأمر الحق أن يضرب به رجل قتيل غتدب غيه الحياة ٠

ان المسألة ليست أسباب حياة •

ولكنها قدرة قادر يقول للشيء كن فيكون ٥٠

. . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . .

#### مسادًا تعنى كلمة مصر في القرآن

س : هل اسم مصر الوارد في الترآن الكريم يعنى مصر التي نعيش غيها ، أو يعنى بلدا آخر ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

يأتى اسم مصر آكثر من مسرة في القزآن الكريم وهو ممنوع من الصرف ٥٠٠

ونحن نعرف أن الشيء الذي يكون ممنوعا من الصرف مقصود به تحديد مكان يعرفه كل الناس •

واذا تم صرف اسم ذلك المكان فقد يكون المقصود هو تحديد بقعة أخرى ٠٠

ونحن نعرف أن كلمة «مصر» تطلق على أى مكان له مقت وأمير وقاض أى مدينة متحضرة بالعمر ان ٠٠

أن كلمة « مصر » مأخوذة من الاقتطاع • • لأنها مكان من العمران يقطع الأرض الخلاء ، وعادة ما يقع ذلك المكان بين فضاءين فاذا كان

المقصود فى تلك الآية « مصر » البلد الذى نعيش فيه • • فان الحق تبارك وتعالى يعنى أن يعود قوم موسى الى مصر حيث سامهم آل فرعون سوء العذاب • ونحن نعرف أن مصر تقع بين الصحراء الشرقية والصحراء الفربية أى هى عمران بين فضاعين • •

وان كان المراد بها أى « مصر » • • أى مدينة لها قاض وأمير ومفت وبها عمران متحضر • • فذلك مراد الله • • وبذلك يكون رحيل قوم موسى الى مدينة يجدون فيها ما سألوا عنه من طعام يختلف عن المن والسلوى • •

. . . . . . . . . . . . .

## الجمعة والسبت ٠٠ والحكمة من ذكرهما في القرآن

س : ورد اسما يومى الجمعة والسبت في القرآن الكريم ، ، غلماذا ذكرهما الله دون باتى ايام الأسموع ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

نحن نعرف أن أيام الأسبوع سبعة ٥٠ فيها الأحد والاثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس • ولنا أن نلحظ أن أسماء تلك الأيام الخمسة تبدأ من الأحد وتنتهى بالخميس وتلك الأيام أخدت أسماءها من الأعداد • وبقى يومان هما اللذان جاء ذكرهما في كتاب الرحمن • الجمعة والسبت • هذان اليومان أخذا اسميهما من الحق الرحمن • •

ولنا أن نعرف أن الجمعة ٥٠ جاء من اليوم الجامع ٥٠ واليوم الذي يجتمع فيه للكون نظام ووجود منسجم فسماه المحق الرحمن الجمعة ٥٠

ولذلك جعل الحق الرحمن منه عيدا ، والعيد هو اجتماع الكون فى ذلك اليوم فليجتمع أتباع المنهج الحق فى ذلك اليوم ٠٠

ونعرف أنه فى يوم الجمعة تم اجتماع للنعمة التى وهبها الله للانسان فى ايجاد الكرن • تلك النعمة التى تمت فى ذلك اليوم •

ولذلك فالمؤمنون بالله يجتمعون فى ذلك اليوم كأنه حفاوة باجتماع كل مداولات كلمة « الكون » لهم ٠٠

لكن ما للسبت ؟ • • ولماذا سمى بيوم السبت ؟

ان الحروف المكونة لذلك اليوم هى ال « سين » وال « بياء » وال « بياء » وال « تاء » ومادة تلك الحروف بترتيبها « سبت » تعنى لغريا معنى القطع والفراغ من الشيء ويقال في اللغة « سبت سيسبت سيبتا » وتفيد ؛ قطع عمله وسكن •

ونعرف أن الحق جل وعلا غرغ من خلق الكون يوم الجمعة واستوى العرش في يوم السبت ٠٠

ولنا أن نتفهم جيدا أن هناك فارقا بين سكون الحق وسكون الضلق ٥٠

ان فراغ الحق من خلق الكون لا يعنى أن القوانين التى أرادها الله لتسيير حركة الكون هى التى تسسير الكون ٥٠ لكن الحق خلق القوانين وظلت بيده أسباب القوانين يلفتنا لها من حين الى حين حتى لا تسرقنا الغفلة عن ذكره وهو الحق ٥

أما سكون البشر ٥٠ فيختلف ، ولذلك فالنوم يأخد اسما له من مادة «سبت » ونسميه « السبات » أي السكون عن الحركة ٠

ولقسد أراد بنو اسرائيل يوما للراحة ، فأعطاهم الله يوم السبت .

وكأى عطاء من الحق نعرف أنه ابتلاء ٥٠ أى امتحان ٥٠ فالنعمة بزيادتها أو نقصانها امتحان من الحق ٥٠ كما أوضحنا ذلك من قبل ٥٠ وقد اراد الله أن يختبر بنى اسرائيل فى يوم راحتهم الذى حدده لهم ٥٠ السبت وكانوا يسكنون فى ثغر من الثغير المطلة على البحر اسمه « أيلة » وكان عملهم هو صيد السمك ٥٠ وأراد الحق أن يختبر عطاءه لهم بأن يكون السبت هو راحتهم الذى لا يغملون فيه ٥٠ انما ينقطعون الى الفراغ والسكون ٥٠ ويكون الاختبار بأن تأتى حيتان ذلك البحر ظاهرة على سطح المساء بزعانفها وكأن الزعانف أشرعة ٥٠

لقد وهبهم الحق يرما للراحة واحتبر ايمانهم بأن يأتى السمك على سطح الماء الساكن رافعا زعانفه وكأنها أشرعة مراكب ٠٠

وهم قوم مفتونون بالمادة ٠٠ لذلك زاغت منهم الأبصار على ذلك الرزق الذي يأتي اليهم يوم الراحة ٠

انهم لا يصبرون • • بعضهم امتثل لعطاء الله لهم يوم السبت كيوم سكون وراحة ، وبعضهم ضل ووقع في المحظور • • فتنهم السمك عن الانقطاع الذي أرادوه لأنفسهم • • وخصوصا ان السمك لا يظهر بهذا القدد وبهذا الأسلوب في بقية الأيام • • فماذا فعلوا ؟

صنعوا حياضا عميقة وأقاموا فيها وسائل تجـذب السمك الى هـذه الحياض وتمنعه من الخروج منها ٥٠ وذلك حتى يصطادوه يوم الأحد ٥٠ هكذا احتالوا ٥٠ وهكذا فسقوا وخرجوا عن التكليف الذى جاء اليهم بناء على طلبهم ٥٠ لقـد طلبوا السبت كيوم للسكون ٥٠ فاذا بهم يحتالون ٥٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### ت حدى القرآن للمشركين

س : هل تتفضل فضطتكم ببيان معنى أن القرآن تحدى العرب وغير العرب وتهرهم،

## ويجيب فضسيلة الأمام:

الأمثلة كثيرة ٥٠ والمجال لا يتسم لها كلها ٥٠ ولكني سأحاول أن أبين عددا منها فيما يختص بالاعجاز في عصر القرآن لغير العرب ٠٠ فقد كانت هناك أمتان كبيرتان ٥٠ امبر اطوريتان بجانب الجزيرة العربية ٥٠ هما الروم والفرس • • الروم أمة مؤمنة • • أهـل كتاب • • ولـو انهم لا يصدقون برسالة محمد الا أن هناك عندهم ايمانا بوجود الله ٠٠ والقيم السماوية ٠٠ والفرس كانوا أهل كفر والحاد في ذلك الوقت ٠٠ لا يؤمنون بأي دين من الأديان ٥٠ اذن غايهما أقرب المي قلب المؤمنين ٠٠ الروم باعتبارهم أهل كتاب ٥٠ وأبهما أقرب الى قلب الملحدين والكفار ٥٠ الفرس باعتبارهم مشركين وكفره ٥٠ قامت الحرب بين الدولتين ٥٠ فهزم الروم وانتصر الفرس ٥٠ وهنا غرح المشركين لأن الكفر قد انتصر ٥٠ وحزن المؤمنون ٠٠ الأن نوعا من الايمان قسد انهزم ٠٠ هنا يتدخل الله سبحانه وتعالى ليزيل عن المؤمنين هدذا الحزن ٥٠ فيقرل في كلام محفوظ متعبد بتلاوته لن يجرؤ ولن يستطيع أحد أن يغير فيه يقول : « آلم غلبت الروم في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون في بضع سنين لله الأمر من قبلُ ومن بعد ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله ينصر من يشاء وهو العزيز الرحيم » (١) ٠٠

<sup>(</sup>١) الآيات من ١ : ٥ من سورة الروم .

تم يمضى القرآن ليمعن في التحدي ٠٠

« وعــد الله لا يخلف الله وعــده ولكن أكثر الناس لا يعلمون » ••

ما هـذا ؟ • • أيستطيع محمد على أن يتنبأ بنتيجة معركة ستحدث بين الروم والفرس بعد بضـع سنين • • هل يستطيع قائد أن يتنبأ بهصير معركة عسكرية بعد ساعة واحـدة من قيامها ؟ • • فما بالك أن ذلك يأتى ويقول انه بعد بضع سنين ستحدث معركة بين الفرس والروم وينتصر فيها الروم هل آمن محمد على نفسه على أن يعيش بضع سنين ليشهد هذه المعركة • • ولقد وصـل الأمر بأبي بكر رضى الله عنه • • أنه راهن على صححة ما جاء به القرآن • • اذن فقـد أصبحت قضية أيمانية كبرى • • هـذا هو القرآن • • كلام الله • • وأساس الايمان كله • • يأتى ويخبر بحقيقة أرضـية قريبة ستحدث لغير العرب • • ويقول الكفاران القرآن كاذب • • ويقول الكفاران القرآن • كاذب • • ويقول الكفاران القرآن ويخبر العرب • • ويحدث رهان بين الاثنين • •

ماذا كان يمكن أن يحدث لو أنه لم تحدث معركة بين الروم والفرس مع أو لو أنه حدثت معركة وهزم فيها الروم أكان بعد ذلك يصدق أى انسان القرآن أو يؤمن بالدين الجديد مع أذا كان القرآن من عند محمد فما الذى يجعله يدخل فى قضية غيبية كهذه مع لم يطلب منه أحد الدخول فيها مع أيضيع الدين من أجل مخاطرة لم يطلبها أحد مع ولم يتحده فيها انسان مع ولكن القائل هو الله مع والفاعل هو الله مع ومن هنا كان هدذا الأمر الذى نزل فى القرآن يقينا سيحدث مع لأن قائله ليس عنده حجاب الزمان وحجاب المكان مع وانتصر الروم على الفرس يقول ما يفعل مع ومن هنا حدثت الحرب مع وانتصر الروم على الفرس غميلا كما تنبأ القرآن عنها القرآن م

وه كذا تحدى القرآن الكفار وغير المسلمين في وقت نزوله ٠٠ أى أنه لم يتحد العرب وحدهم ٠٠ بل تحدى الكفار والمؤمنين من غير

العرب • • بأن أنبأهم بما سيحدث لهم قبل أن يحدث بسبع أو تُمانى سنوات • • تحداهم بهذا علهم يؤمنون • •

اذا انتهينا الى هـذا نكون قـد أثبتنا ان القرآن تصدى العرب وغير العرب في وقت نزوله ٥٠ ولكننا قلنا أن القرآن ليس له زمان ٥٠ وليس له مكان ٥٠ وأنه سيظل حتى قيام الساعة ٥٠ فكيف يمكن أن يتحدى الأجيال القادمة ؟ ٥٠ لابد أن يكون للقرآن معجزة دائمة أن يعطى عطاء لكل جيك لم يعطه للاجيال السابقة ٥٠

• • • • • • • • •

#### أطبوار غلق الانسبان

س : لقد ذكر القرآن أن الله خلقنا من تراب ، ، من طين ، ، من هما مسئون ، . من صلصال كالفخار ، ، ثم نفخ نبينا من روحه ، ، نرجسو أن توضيح لنا نضيلتكم هسذا الأمر ،

### ويجيب فضيلة الامام:

اذا أخدنا التراب وو ثم أضفنا اليه المداء يصبح طينا وو ثم يترك لتتفاعل عناصره فيصبح حما مسنونا وو كالذى يستخدمه البشر في صناعاتهم وو ثم يجفف فيصبح صلصالا وو هدده أطوار خلق الجسد البشرى ووالخلق من الطين وو من الأرض وو

فاذا جئنا للواقع ٥٠ فلنسأل أنفسنا ٥٠ الانسان مقومات حياته من أين ٥٠ من الأرض ٥٠ فقد حلل العلماء جسد الانسان فوجدوه مكونا من ١٦ عنصرا ٥٠ أولها الأكسجين ٥٠ وآخرها المنجنيز ٥٠ والقشرة الأرضية

الخصيبة مكونة من نفس العناصر ٥٠ اذن فعناصر الطين الخصب هي نفس عناصر الجسم البشرى الذى خلق منه ٠٠ هــذا أول اعجاز ٠٠ وهذه تجربة معملية لم يكن هدفها اتبات ضحة القرآن أو عدم صحته ٠٠ ولكنها كانت بحثا من أجل العلم الأرضى ٠٠ ولقد جعل الله سبحانه وتعالى من الموت دليلا على مضيية الخلق ٥٠ غالموت نقض الحياة ٥٠ أى أن الحياة موجودة • • وأنا أنقضها بالموت • • ونقض كل شيء يأتي على عكس بنائه ٥٠ فاذا أردنا أن نبنى عمارة نبدأ بالدور الأول ٥٠ واذا أردنا نهدمها نبدأ بالدرر الأخير ٠٠ اذن وصلت الى مكان وأردت أن أعود ٠٠ أبدأ من آخر نقطة وصلت اليها انها تمثل أول خطوة في العردة • • ونحن لم نعلم عن خلق الله شيئًا ٥٠ لأننا لم نكن موجودين ساعة الخلق ٠٠ ولكننا نشهد الموت كل يوم ٥٠ والموت نقض الحياة ١٠ اذن هو يحدث على عكسها ١٠٠ أول شيء بحدث في الانسان عند الموت ١٠٠ أن الروح تخرج ٥٠ وهي آخر ما دخل فيه ٥٠ أول شيء خروج الروح ٥٠ اذن آخر شيء دخل في الجسم هو الروح ٠٠ ثم تبدأ مراحل عكس عملية الخلق ٠٠ يتصلب الجسد ٥٠ هـذا هو الصلصال ٥٠ ثم يتعفن فيصبح رمـه ٥٠ هــذا هو الحمأ المسنون ٥٠ ثم يتبختر الماء من الجسد ويصبح الطين ترابا ٥٠ ويعود الأرض ٥٠ اذن مراحل الافناء التي أراها وأشهدها كل يوم عكس مراحل الخلق ٥٠ فهناك الصدق في مادة الخلق ٥٠ والصدق في كيفية الخلق ٥٠ كما هو واضح أمامي من قضية نقض الحياة ٥٠ وهو الموت ٠٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### من نبوءات القرآن في عصر الرسول

س : هل تنبأ القرآن بلحداث معامرة للرسسول . . كما تنبأ بلحسداث جاءت بعد ذلك بقرون ؟

## ويجيب فضسيلة الامام:

نعم • تنبأ بأن الوليد بن المغيرة العدو الألد للاسلام • والمشهور بكبريائه ومكابرته وعناده بأنه سيقتل بضربة على أنفه • ويحدد القرآن موقع الضربة فيقول: « سنسهه على الخرطوم » (١) • وبعد ذلك يأتى في بدر غتراه قد وسم على خرطومه • أى ضرب على أنفه • • من الذى يستطيع أن يحدد موقع الضربة ومكانها ؟ • • من الذى يستطيع أن يجزم • • مداذا سيحدث بعد ساعة واحدة ؟ • •

ناتى بعد ذلك الى آية أخرى ٥٠ الرسول عليه الصلاة والسلام يأتى فيقرأ ٥٠ « تبت يدا أبى لهب وتب ما أغنى عنه ماله وما كسب ٥٠ سيصلى نارا ذات لهب وامرأته حمالة انحطب ٥٠ فى جيدها حبل من مسلد » (٣) ٥٠

هدذا قرآن ٥٠ وغيمن ٥٠ في عم الرسول ٥٠ وغيمن ٥٠ في عدو الاسلام ٥٠ ألم يكن أبو لهب يستطيع أن يحارب الاسلام بهذه الآية ؟ ٥٠ ألم يكن يستطيع أن يستخدمها كسلاح ضد القرآن ؟ ضد هذا الدين ٥٠ قالت له الآية ٥٠ يا أبا لهب أنت ستموت كافرا ٥٠ ستموت مشركا ٥٠

<sup>(</sup>١) آية ١ : سورة

<sup>(</sup>٢) آية ١: ٥ سورة المسد ،

وستعذب في النار ٥٠ وكان يكفى أن يذهب أبو لهب الى أى جماعة من المسلمين ويقول أشهد أن لا اله الا الله وأشهد أن محمدا رسول الله ٥٠ يقولها نفاقا ٥٠ ويقولها رياء ٥٠ يقولها ليهـدم بها الاسلام ٥٠ لا ليدخل في الاسلام ٥٠ يقولها ثم يقف وسط القوم يقول : ان محمدا قد أنباكم اننى سأموت كافرا ٥٠ وقال أن هسذا كلام مبلغ له من الله ٥٠ وأنا أعلن من الذكاء لفعل هسذا ٥٠ ولكن أبو لهب يملك ذره واحدة من الذكاء لفعل هسذا ٥٠ ولكن حتى هسذا التفكير لم يجرؤ عقل أبى لهب على الوصسول اليه ٥٠ بل بقى كافرا مشركا ٥٠ مات وهو كافر ٥٠ ولم يكن التنبوء بأن أبا لهب سيموت كافرا أمرا ممكنا ٥٠ لأن كثيرا من المشركين وغيرهم ٥٠ كانوا مشركين وأسلموا ٥٠ فكيف أمكن التنبؤ بأن أبا لهب بالذات لن يسلم ولو نفاقا ٥٠ وسيموت وهو كافر ٥٠ المجزة هنا أن القرآن بأن يقوله ٥٠ ولكن الذي قال هسذا القرآن يعلم أنه لن يأتي الى عقسل أن يقوله ٥٠ ولكن الذي قال هسذا القرآن يعلم أنه لن يأتي الى عقسل أبى لهب تفكير يكذب به القرآن ٥٠ هل هناك اعجاز أكثر من هذا ؟ ٥٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### بلاغة القرآن

س : من اسس البلاغة أن يكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال مع مطابقا لمقتضى الحال مع مما هي بلاغة القرآن ، كما تراها نضيياتكم أ

## ويجيب فضيلة الامام:

اذا كان أول شروط البلاغة هو مطابقة الكلام لمقتضى الحال • • فاننا نجد أن القرآن في هذه الناحية قد تخطى كل شروط البلاغة في أنه مطابق

لكل أحوال البشر على اختلاف ظروفهم • • ولذلك تحير الكفار في هـذا الاعجاز في بمخاطبة البشر جميعا ٥٠ وفي هـذا الاعجاز الذي تهتز له قلوب كل من يسمعه ويفهمه ٥٠ فقالوا ساحر ٥٠ سحر الناس بكلامه ٥٠ لأنه لا يمكن لبشر عادى أيا كان أن يأتي بكلام يطابق كل الأحسوال ٠٠ ولو أخدننا أبلغ بلغاء العصر ٥٠ وقلت له أنظم قصيدة ٥٠ أو اعد كلاما لتلقيه أمام الناس ٠٠ فهو لا يستطيع أن يعدد كلاما يقوله أمام مجموعة من المتبحرين في العلم ٥٠ وفي نفس الوقت يقوله أمام مجموعة من غير المتعلمين ٥٠ ريكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال ٥٠ ولا أن يعد قصيدة يمدح بها أميرا ٠٠ ثم يقول نفس القصيدة في خادم الأمير ٠٠ ويكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال ٥٠ ولكنهم وجدوا أن القرآن يخاطب المتعلم وغير ٥٠ والعبد والسيد ٥٠ والرجل العادى والحاكم ٥٠ ومن هنا كانت المطابقة معجزة ٥٠ فقالوا ساحر ٥٠ فليأتوا بسحر مثله ٥٠ ثم هل للمسحور خيارا أو ارادة مع الساحر ٥٠ اذا كان محمد عليه السلام قدد سحر من آمن به ٥٠ فلماذا لم يسحركم أنتم ٥٠ ان بقاءكم على الكفسر ومحاربة الدين دليل على أنه ليس ساحرا ٥٠ والا لو كان ساحرا لكان قد سحركم جميعا ٥٠ ولم يسلب بعض الناس ارادتهم ويترك البعض الآخر على ارادته ••

ان اعجاز القرآن يأتى فى أنه يحيط بالحالات النفسية للمخاطبين جميعا ٥٠ الغنى منهم والفقير ٥٠ التعيس منهم والسعيد ٥٠ الخادم منهم والسيد ٥٠ أنه يخاطبهم جميعا ٥٠ ريخاطبهم فى حالاتهم النفسية كلها ٥٠ فالانسان الغاضب اذا سمع القرآن هدأت نفسه ٥٠ والانسان السعيد اذا سمع القرآن اهتر فى داخل نفسه وزادت سعادته ٥٠ والأمير ٥٠ والخادم ٥٠ والمثقف ٥٠ وغير المتعلم ٥٠ وهؤلاء جميعا الذين لا يمكن أن يجتمعوا على أى مستوى ٥٠ ولا تتوحد عقلياتهم ٥٠ بحيث يكلمهم متحدث واحد ٥٠ وفى نفس الموضسوع فيفهمونه ٥٠٠ تراهم فى الصلاة ٥٠ وقد اجتمعوا

فى المسجد ومجلسوا معا ويتلى القرآن فيهز قلوبهم جميعا ومن ما منتلاف الثقافة والبيئة والحالة النفسية والحالة الاجتماعية وكل شيء اختلافا بينا و ومن هنا كان الاعجاز الأول فى بلاغة القرآن ومن يحيط بعلم حالات أفراد متعددين من أجناس مختلفة ووشعوب مختلفة و لم يخاطبهم بما يهز وجدانهم ومشاعرهم و ويؤثر فى عواطفهم و فاذا سألت أحدهم ما الذى أعجبك فى القرآن و فان غالبا لا يستطيع أن يعطيك جوابا شافيا و وانما سيعطبك كل واحد منهم جوابا مختلفا و وذلك يدل على أن الاعجاز واصدل الى قلبه و متغلغل فى نفسه و بها لا يستطيع هو أن يصفه الوصف الكامل و

القرآن نظم فريد و لا تستطيع أن تقول أنه نثرا ولا شعر ولا سجع و وانما هو كلام فريد يتناسب مع قول القائل سبحانه وتعالى و اذن غبلاغة القرآن في مطابقته للحال و حال جميع المخاطبين و وبلاغته في الانتقال من الشعر الى النثر و ومن النثر الى الشعر دون أن تحس و وبلاغته في تحريك النفس البشرية و كل نفس بشرية و وبلاغته في أن الله تحدى أساطيره البلاغة و بل تحدى الانس والجن في أن يأتوا بصورة من مثله و فمجزوا وأمام هدا العجز لم يستطيعوا الواجهة التي يريدون أن يقوموا بها ضد الدين الجديد و لم يستطيعوا أن يحولوا هذه المواجهة الى ذات المعجزة وهي القرآن الكريم و لأن التحدى كان أقوى منهم جميعا و غاذا بهم يصبون ذلك الى من جاءت على يديه المحجزة وهو محمد على الله المحجزة وهو محمد على القرآن على رجل من القريتين عظيم \* و و و القريتين عظيم \* و القريتين عظيم \* و و القريتين عظيم \* و و القريتين عظيم \* و القريتين عظيم \* و و الله \* و القريتين عظيم \* و و القريتين عظيم \* و القريتين عظيم \* و القريتين عظيم \* و و القريتين عظيم \* و القريتين عليم \* و القريتين \* و القريتين

وهنا مربط الفرس ٥٠ الحقد والغيرة لم يستطيعا أن يواجها القرآن ٥٠ غقالوا لماذا أختار الله محمداً لينزل عليه القرآن ٥٠ كأنما آغة القرآن أنه نزل على محمد عليه السلام ٥٠ وليست آغته أنه صراع بين حق ينادى به القرآن ٥٠ وباطل هم مقيمون عليه ٥٠

### تحقيق وعد الله بحفظ القرآن

س : لقد وعد الله بحنظ الترآن الذي انزله .. كيف تم تحتيق هـذا الوعد ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

ان غفلتنا عن تعاليم القرآن كسلوك فى الحياة لا تتمشى مع ازدياد الحفاظ على القرآن الكريم ٥٠ أحيانا تجدد غير المسلم يقتنى أكبر عدد من المساهف ٥٠ ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى يريد أن يبين لنا أن الذى يحفظ القرآن هو الله ٥٠ وأنه كلما نقص خط العمل بالقرآن ازداد خط الحفاظ عليه ، لأن العباد هم المكلفون بالعمل ٥٠ ولكن الله سبحانه وتعالى هو الذى يحفظه ٥٠

• • • • • • • • • •

## أكثر من هكمة وراء المثور على اهل الكهف

س : نريد أن نتعرف من غضيلتكم الى الحكمة وراء العثور على أهل الكهف بعد أن ناموا أكثر من ثلثهائة سنة ؟

#### ويجيب فضيلة الامام:

كان المثور عليهم له أكثر من هـ كمة ٥٠ فأولا تحولت البلدة الكافرة التي كانت تعبد الأوثان الى بلدة مؤمنة تعبد الله سبحانه وتعالى ٥٠ في هذه

السنوات الطوال التي مرت ٥٠ تغيير الحال تمساما ٥٠ وانتهى موكب الكفر ٥٠ وزال من البلدة ٥٠ وانتشر موكب الايمان ٥٠ وكان في ذلك حكمة في أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يلمس هؤلاء الفتية كيف انتصر موكب الايمان ٥٠ وان الله سبحانه وتعالى قادر على أن ينصر دينه ٥٠ وأن هذا الذي تبدل وتغير ٥٠ انما تم وهم نائمون في الكهف ٥٠ وذلك حتى يعلموا أن قدرة الله فوق كل قدرة ٥٠ وأنه أذا كان بعض الناس قد وفقهم الله الى اختيار طريق الايمان ٥٠ فان ذلك لأن الله سبحانه وتعالى يريد أن يجزيهم بالجنة ٥٠ ويريد أن يمتعهم بقدراته في الآخرة ٥٠ وليس ذلك لأن الله محتاج الى خلقه لينشر دينه ٥٠ أو ليعلى كلمته ٥٠ ولكنه غنى بقدرته عن ذلك كله ٥٠ وذلك حتى نعرف جميعا ٥٠ اننا اذا أخذنا طريق الايمان ٥٠ فان ذلك يكون رحمة من الله بنا ٥٠ ورضاً من الله عنا ٥٠ ولا يكون حاجة من الله الينا ٥٠ ورضاً من الله عنا ٥٠ ولا يكون حاجة من الله الينا ٥٠ ورضاً من الله عنا ٥٠

وهكذا رأى الفتية المؤمنون ٥٠ وشهدوا موكب الايمان ٥٠ وعرفوا ان هدى الله لهم كان من رحمته بهم ٥٠ ولم يكن عن حاجة الأحد ٥٠ ان هدى الله لهم كان من رحمته بهم

وهـ كمة أخرى ٥٠ انهم شهدوا بأنفسهم البعث ٥٠ ورأوا كيف أنامهم الله هـ ذه السنوات الطويلة ٥٠ قلم يحسوا الآ أنهم قد قضوا يوما أو بعض يوم ٥٠ وأن الله سبحانه وتعالى الذى بعثهم في هـ ذه الدنيا قادر على أن يبعثهم في الآخرة ٥٠ ويستيقنوا برؤيا اليقين بعـ د أن آمنوا ايمان اليقين ٥٠ بأن الساعة قادمة ٥٠ وبأن ما آمنوا به هو الحق ٥٠ ويعسرفوا انهم اختاروا طريق الحـق ٥٠ وأنهم فازوا فوزا عظيمـا ٥٠

والحكمة الثالثة ٥٠ ليستيقن أهل القرية التي كانت على الكفر ٥٠ ثم بدلهم الله الى الايمان ٥٠ ليستيقن هؤلاء الذين جاءوا ونشروا الايمان بعد الكفر ٥٠ بالبعث وبالآخرة ٥٠ وبقدرة الله سبحانه وتعالى على بعثهم

يوم القيامة • ويتحول الأيمان بالغيب عندهم الى رؤيا يقينية شهدوها بأعينهم • وذلك حتى يثبت ايمانهم • وجزاء لهم على أنهم جاءرا ليبدلوا دولة الكفر الى دولة ايمان • وليعبدوا الله وحده • بعد أن كان من قبلهم مشركون ؟

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

## أكل آدم من الشجرة ٠٠ أول مخالفة بشرية

س: كيف استطاع ابليس أن يوسوس
 لام في الجنه حتى جمله يأكل من الشجرة
 المحرمة عليه إ

# ويجيب فضيلة الامام:

ان الاختبار الأول مع آدم عليه السلام حيث أعطاه الله كل النعم • • وحرم عليه شجرة واحدة في الجنة التي يعيش فيها • • واستطاع الشيطان أن يوقع آدم في أول مخالفة بشرية • • أو أول معصية بشرية • • بعد أن استخدم الغفلة والاغراء والطمع البشري • • ومع أن آدم يعرف أن ابليس عدو له • • وأنه رفض الخضوع الأمر الله بالسجود الآدم • • الا أنه لم يقطن الى أن ابليس قد الا أنه لم يقطن الى أن ابليس قد وعد بما الا يملكه • • وبما الا يستطيع أن يعطيه فقال • • « هل أدلك على شجرة الخاد وملك الا يبلى » • •

وهكذا عرض ابليس على آدم الخلود ٥٠ بينما ابليس نفسه لا يملك أن يعطى من ذاته الخسلود ٥٠ بل أنه طلب الى الله أن يبقيه الى يوم القيامة ٥٠ فقال : « ربى انظرنى الى يوم يبعثون » ٠٠

ولو كان ابليس يملك الخلود لنفسه وهو العاصى الذى رد الأمر على الله ٥٠ لكان قد منحه لذاته ٥٠ ولم يطلب من الله أن يبقيه الى يوم البعث ٥٠ ولكن ابليس لا يملك هدذا ٥٠ ولا يستطيع أن يهب لنفسده هذا الملك ٥٠ وكل ما يملكه ابليس هو الغرور ٥٠ وأن يمنى الناس كذبا حتى يوقعهم فى المعاضى ٥٠ ثم بعد ذلك يهرب ٥٠ ويتركهم الى مصيرهم ٥٠

اذن ابليس لا يملك شيئا من كل ما يزينه للبشر ٥٠ وان كان يستغل الفرور البشرى ٥٠ والطمع البشري ٥٠ والأمانى الكاذبة ليدفع الناس الى المعاصى ٥٠ ولكن آدم لم يفطن لهذا كله ٥٠ وكل ما جعله يتبع ابليس هو زخرف من القول ٥٠ صور له أمانى لن تتحق على أنها ممكنة التحقيق ٥٠ وكانت الغفلة ٥٠ وكان الوقوع في المصيية ٥٠

وأمام ضبعف آدم ، شرع الله التوبة والمغفرة ٥٠ والتجاوز عن الذنوب ٥٠ لأن الانسان خلق ضعيفا ٥٠ تغريه الدنيا بمادياتها ٥٠ ويغريه الجزاء العاجل عما ينتظره ٠٠

- - - - - - - - - - - - -

. . . . . . . . . .

#### العبرة من قصة قارون

س : بها هي العبرة التي نستخلصها بن

تمسة تارون ا

#### ويجيب فضسيلة الأمام :

العبرة ان قارون نسب الفضل لنفسه ٥٠ أو للاسباب التي أعطته ٥٠ ناسيا قدرة الله سبحانه وتعالى ٥٠ وفضله في الرزق ٥٠ وفي فتح

أبواب الرزق ٥٠ وفى كل النعم ٥٠ وما دام قد نسب الفضل الى نفسه ٥٠ فان الله اما أن يبقى له النعمة ليزداد كفرا ٥٠ واما أن يذهب بها ليريه أنه لا يقدر على شيء ٥٠ وأن الفضل لله سبحانه وتعالى ٥٠ وهكذا أراد الله أن يعطينا بمثل محسوس ٥٠ نحسه ونراه ٥٠ انكار الفضل لله في النعمة ٥٠ وعدم نسبها الى المنعم وهو الله سبحانه وتعالى ٥٠ والله أراد بذلك أن يعدر كل مؤمن من أن ينسب الفضل لغير الله ٥٠ أو أن يشرك مع الله أحدا في نعمه ٥٠ وانما عليه دائما أن يقول باسم الله ما شاء الله عق النعمة وببارك الله فيها ٥٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### التوسل بالرسول واهل بيته

س : هل التوسل الى الله بالرسول كان وقفا على الرسول فقط ، أم أمتد الى أقاربه ، وما الدليسل على ذلك كمسا ترى فضيلتكم أ

## ويجيب فضيلة الامام :

حين شرع لنا الحق دعاء الاستسقاء نرى فى تاريخ الاسلام ٠٠ ضراعة سيدنا عمر رضى الله عنه حين اشتد الجفاف وخرج فى صلاة الاستسقاء ورقع يديه الى السماء وقال:

- كتا نتوسل اليك برسول الله يارب لتسقينا ٥٠ ولكن رسول الله قد انتقل الى رفقتك فبمن نتوسل ٢٠٠ اننا نتوسل اليك يارب بعم نبيك العباس ٠٠

ومن هـذا القول نفهم أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه يقول ضراعة للحق ٥٠ « اننا نحتاج الى الماء ومن المحتاجين عم نبيك عليه المكامن أجل المحتاجين منها ٥٠٠

# لم تكن الوسيلة وقفا على رسول الله فقط:

وقد حاول بعض الناس أن يأخدنوا من ضراعة عمر بن الخطاب حجة : على أن رسول الله قد مات ولا يجوز الاستعانة أو التوسل بميت ٠٠

#### ولهؤلاء نقول:

وصحيح أن عمر بن الخطاب توسل بعم الرسون ضراعة الى الله • • وهكذا أثبت عمر بن الخطاب أن التوسل جائز بمن ينتسب الى رسول الله أن كان حيا •

## كيف استعد موسى لتلقى منهج الله

س : كيف تلتى موسى عليه السلام المنهم من الله وهو صائم ؟ . وماذا ضعسل تومه حين ذهب لطتى منهج الله ؟

## ويجيب غضسيلة الامام:

لقد صام موسى ثلاثين ليلة استعدادا لأن يتلقى عن ربه المنهج الحق • ولكن موسى ببشريته اشـــتاق أن يلقى الله ورائعة همه طيبة ••

ذلك ان الصيام يجعل رائحة الفم من الناحية البشرية غير مقبول •

ان موسى ببشريته قد خان ان الأحوال المتغيرة التي تأتى وتحدث من البشر وعلى البشر يتأثر بها الحق سبحانه وتعالى •

لم يكن موسى عليه السلام ف حدود بشريته يعلم أن أغيار البشر لها مقاييس تختلف عن مقاييس الحق جل وعلا •

ان الطعم المتغير في الغم بالمسيام ، قد يكون كريه الرائحة عنده: يتكلم انسان مع انسان ٥٠ أو عندما يقترب انسان من انسان ٠

ولكن موسى كأى صائم قد أمسك عن الطعام فى طاعة لله • ويذهب الى ميقات ربه بخلوف فمه فيستقبله الحق استقبالا آخر • •

يستقبله الحق كأنه ريح السك

ولنا في قول رسول الله عليه عن خلوف فم الصائم المعنى والايضاح: « لخلوف فم الصسائم الأطيب عند الله من ريح المسك » •

كأن الحق سبحانه وتعالى قد أراد لموسى أن يجمع بين الميزتين . الميزة الأولى: أن يتلقى ما وعده الله به من المنهج وهو التوراة .

والميزة الثانية: أن يلقى موسى ربه وفى همه خلوف الصيام هيكون عند ربه أطيب من ريح المسك ،

ويمد موسى ميماد الصيام عشرة أيام أخرى ليستبقى خلوهما

ويتلقى موسى المنهج عن الله •

هكذا كان وعد الله لموسى ٥٠ وكان تكريمه له بأن كلمة تكليما ٠٠

وعندما ذهب موسى الى وعد الله ليتلقى التكليف الايماني ٠٠ ماذا

#### لقد اتضدوا العجل إلها ٠٠

عجلا صنعه السامري لهم من الحلي التي اغتصبوها من آل فرعون وكما جاءت من حرام ذهبت الى حرام •

ولان الله يريد أن يثبت للناس أن الايمان اختيار ١٠٠ لذلك كان موسى السامرى الذى رباه جبريل عليه السلام كافرا ١٠٠ وكان موسى الذى رباه فرعون مؤمنا ١٠٠

لذلك صينع السامري العجل ٥٠ فاتخذه قوم موسى إلها ٥٠

واتخاذهم لهذا العجل إلها هو معصية يظلمون بها أنفسهم • • انهم لم ينتظروا عودة موسى من موعده • • انها سارعوا الى عبادة عجل صنعه لهم موسى السامرى • •

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

### المكمة في عدم ايمان قريش في بدء الدعوة

س : ما راى نضيلتكم في عدم أيمان تريش في بدء الدعوة ،، ولماذا لجوا في العناد ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

كانت هناك حسكمة اذن وراء عسدم ايمان سادة قريش بالاسلام فور الدعوة اليه ٥٠ وذلك حتى لا يقال عن دين الله الاسلام انه جاء فى قوم أقوياء استغلوا ضعفاء ٠ وأجبروهم على الايمان ٠

كانت هناك هـ كمة أخرى من أن تكون أذن سادة قريش هى أول أذن تسمع بالدعوة للاسلام ٥٠ لأن سيادة مكة على الجزيرة العربية انما مصدرها أن هـ ذه السيادة ذات أصـل ايماني ٥٠

غلماذا لا تعود سيادة مكه الى منبعها الأصيل ٥٠ منبع الايمان ٥٠

ولعل ارادة الحق قسد شاءت ألا يؤمن السسادة أولا ٠٠ بل آمن الضعفاء ٠٠ برسالة رسول الله ٠٠ وتعذب الضعفاء بالدعوة الى الله ٠ وخاضسوا المعركة مع الكفر وعانوا من البلاء والكرب العظيم في مكة ٠٠ وذلك حتى يتربى المؤمنون برسالة رسول الله التربية الايمانية القوية وأن يتحملوا كل مشقات العنف بأعنف قوتها ٠٠ وأفتك حيلها وأشرس أدواتها ٠

ولقد صبر المؤمنون الأوائل وصمدوا ٥٠ وبذلك أصبحوا هم الأوائل في الاسلام وهم الأوائل في شرف الدعوة الى منطق الله ١٠٠

ولم يمكن النصر للاسلام في مكة في بداية الدعوة ٠٠٠

كانت الصيحة الأيمانية من مكة ٥٠ لكن الانطلاقة الأيمانية كانت في المدينة ٥٠ لماذا ٥٠٠

ان لذلك الأمر حكمة أيضا ٥٠ فلو أن الانطلاقة ٥٠ الايمانية قد قامت فى مكة ٥٠ ولو أن دولة الاسلام ٥٠ أسست فى مكة ٥٠ فقد يقول قائك:

- أن قريشا قوم من السادة ٥٠ وهم ألفوا السيادة ٥٠ فتعصبوا لواهد منهم ليسودوا به الدنيا ٥٠ كما سادوا الجزيرة العربية ٠٠

ومادام الرسول قد أرسله الله أكل العالمين فلماذا لا تسود به قريش كل العالمين ٠٠

لذلك شاء الله ألا يكون انتصار الاسلام فى مكة ٠٠ حتى لا يقال ان قوما تعصبوا لواحد منهم ليسودوا العالم لأنهم ألفوا السيادة فى الجزيرة ٠

اذن ٠٠

فكرامة أتباع دين الاسلام لا تنبع من تمايز عرقى • • انما تنبع من إتقان الفهم الايماني بالقول والمنطق والعمل •

عهدًا هو المنطق الاسلامي كما أراده الله ٠

ان الرسول حين عالج أمر الكفار وجدهم غاية في الشراسة ، ولهم الاصرار على الادعاء • • والسيادة وكان رسول الله يطمح أن يؤمن هؤلاء السادة حتى تأخذ الدعوة الاسلامية طريقها من أقصر السبل •

لكن الحق جل وعلا شاء أن يعلمه أن هؤلاء لا يؤمنون أبدا:

ان الذين كفروا سواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون •
 ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ولهم عداب عظيم » • •

ان الخالق أدرى بعباده من أنفسهم • • ورغم ان الايمان بالله أمر

اختيارى • • الا أن هؤلاء القادة من قريش لا يؤمنون أبدا • • غير أن بعض من امن بعد أن استقرت الدعوة واشتدت صلابتها • •

لقد شاء الحق أن تنتصر دعوة محمد نبى المستضعفين فى الأرض أولا ٥٠ أما السادة ٥٠ أبو لهب ٥٠ أبو جهل ٥٠ الوليد بن عتبة بن ربيعة ٥٠ الوليد بن المفينة ٥٠ هؤلاء لم يؤمنسوا بالرسسالة فور أن نزلت على رسسول الله ٥٠

ان الخواطر البشرية لسيد البشر محمد رسول الله كانت تراوده في أن مؤلاء السادة الصناديد لو آمنوا لتوقف عنادهم ٠٠

# كيف خلق الله آدم ؟

س : نريد من نفسيلتكم لحسة صغيرة عن خلق آدم ، والسور التي اشارت الي ذلك في الترآن ،

## ويجيب فضيلة الامام:

عندما ننظر الى قصفة آدم ، وهى القصفة الأولى التى يوردها الحق فى سورة البقرة عن كيفية خلق الله لن يعمر فى الكون ٠٠٠

عندما ننظر فى قصة آدم ٠٠ نجد أن القرآن الكريم قد تعرض لها فى ست سور فى الكتاب الحكيم ٠٠

- \* سورة البقرة ٠
- 🦇 مسورة آل عمران .
  - \* سورة الاعراف ه
  - \* سورة الاسراء .

- ع سورة الكيف ه
- \* سورة طه ٠

ولو فتح انسان منا المصحف وأخرج الآيات التى تتحدث عن خلق آدم فى كل سورة من السور الست فلسوف يجد الهيكل الشامل لقصة آدم عليه السلام ٥٠ وكيف تم خلق آدم ٥٠ وكيف علمه الله الأسماء ٥٠ وكيف أمر الله الملائكة بالسجود ٥ ثم كيف كان رد الملائكة ٥٠ وبعد ذلك ايضاح العداء بين آدم والشيطان ورفض الشيطان السجود لآدم ٥٠ ثم رجاء الشيطان بأن يمهله الله ليوم القيامة ٥٠ ثم بيان منهج الغواية الذي يتضده الشيطان في اغواء البشر ٥٠

• • • • • • • • •

• • • • • • • • •

## أهم مسفات الرمسل

س : لا تسلك أن كل رسول له صفات المبيرة عن البشر ، غيا أهم هذه الصفات ال

### ويجيب فضيلة الامام:

ان الحق لا يخاطب كل الناس الا من خالل رسول ٥٠٠ ولهذا اصطفى الله محمدا ليتلقى عنه الوحى بالاسلوب الذى تعرضنا له من قبل ٠ وقد جاء محمد بمعجزة لا يقدر عليها الا الخالق ٥٠٠ وهى معجزة أمام الناس تدلهم على صدق الرسالة ٠٠٠

وأن يكون الرسول من نفس جنس البشر لأنه سيحمل الى البشر منهجا نظريا ٠٠ ثم هو بعد ذلك أسوة فى تطبيق المنهج المسلوك ٠٠

ان الأمر يحتاج الى صفتين:

الأولى: أمانة في البلاغ .

الثانية: أسوة حسنة يتبعها الناس •

فان لم تكن الأسوة من جنس الانسان فلا يمكن الاقتداء بها ٠٠

وعلى سبيل المثال ٥٠ ان الانسان يرى الأسد في حديقة الحيوانات أو الغابة ٥٠ لكنه لا يقلد السبع أو الأسد ٥٠

بينما الانسان يرى فارسا يمتطى صهرة جواد فيتمنى أن يفعل مثله • • كذلك الاسوة فى الأعمال الجمالية أو الكمالية • •

ولهذا نجد أن الله لم يرسل الى البشر الا رسولا من البشر • ابراهيم أبو الأنبياء وأول المسلمين بشر • •

يومف المسديق بشر ٥٠

موسى عليه السلام بشر ٠٠

عیسی ابن مریم بشر ۵۰

وكانت حكمة الخالق فى اختيار الرسل بشرا ، أن يستطيع البشر التخاذهم استوة ٠٠٠

لذلك غالذين يحاولون أن يرفعوا أى رسول غوق مرتبة البشر انما يهدمون من حيث يدرون مكانة هــذا الرسول كرسول مبلغ عن الله •

لأن الانسان قد يقول « ان الرسول مميز عنى غلا أعسرف أن أنعال مثاله » • •

انها عندما يرسل الله من البشر إنسانا يصطفيه الله رسولا فهو يختاره ليكون قدوة وأسوة ٠٠

لذلك كان اختيار الرسول محمد والله المطفاء • و لرجل من فقراء مكة • و التصف بالصدق قبل الرسالة ولم يتصف بصفات قومه من بلاغة أو فصاحة وجاء بالقرآن معجزة فوق قدرة كل بيان أو بلاغة ليكون القرآن منهجا ومعجزة •

وليكون الرسول أيضا اسوة حسنة وكما قال الحق تبارك وتعالى :

« لقد كان لكم فى رسول الله أسوة حسنة لن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرا » (١) ٠٠

هكذا كان اختيار الله للرسول طفلا يتيما أمينا فقيرا وان انتمى لأعرق القبائل مكانة يؤمن به المستضعفون أولا ثم يتبعهم الأقوياء ينشر دعوته بالاسرة الحسنة والمنطق العاشق للايمان يحب المؤمنين فيدعو لهم ٠٠ ويجبه المؤمنون فهو اسوة لهم ٠٠

بشر مثلهم • • يستطيع الواحد منهم أن يتخذه قدوة ، ومن اتخذ رسول الله قدوة ، فقد فاز • • لأنه الرسول الأمين على رسالة الله • • المبلغ عنها كمعجزة تستمر الى أن تقوم الساعة بأمر الله • •

• • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

<sup>(</sup>١) الاية ٢١: سورة الاحزاب ،

#### من مناقب السيدة خديجة رضى الله عنها

س : لقد ساندت السيدة خديجة رضى الله عنها رسول الله في بداية الدعسوة ، وآمنت به ، قبل تذكر لنا فضيلتكم شيئا من ذلك ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

كانت خديجة بنت خويلد رضى الله عنها هى أول من آمن برسالة رسول الله وتملك من النقه الايمانى ما يجعلها تدرك بفطرتها ان زوجها انما هو رسول كريم ٠٠

فعندما نزل الوحى لأول مرة فى غار حراء ٥٠ جاء الرسول اليها وهو يطلب الحنان قائلا: « زملونى ٥٠ زملونى » ٠٠

ولما راح عنه الجزع ٥٠ قال لها ما معناه:

\_ لقد خشسيت على نفسى • •

وكانت خشية الرسول ألا يكون ما نزل عليه وحيا من السماء • لكن خديجة رضى الله عنها بفطرة الايمان قالت ما معناه:

انك لتصل الرحم وتكسب المدوم وتحمل الكل وتقرى الضيف وتعين على نوائب الدهر ٥٠ والله ما يخزيك الله أبدا ٠٠

كان هدا هو استنباطها وقياسها ٠٠

ولو سألنا من أين أتت خديخة رضى الله عنها بهـذا الاسـتنباط والقياس !

لكان لنا من ذكائها ونضبجها ما يجعلها تملك الحواس التي تجعلها تطمئن لصدق رسالة رسول الله ٠٠

أقول ذلك حتى نفهم ان زواج الرسول الكريم منها وهى فى سن الأربعين بينما كان عمره خمسة وعشرين عاما انما كان ذلك من مشيئة الرحمن فى الاعداد الالهى لرسالة محمد على ٠٠٠

إن الرجل العادى فى عمر الخامسة والعشرين لا يمكن أن يفكر الا فى الزواج بمن تصغره بسنوات ٠

لكن الله يهيىء من الظروف حتى يتم زواج خديجة بنت خويلد من محمد بن عبد الله ••

غديجة رضى الله عنها هى أول زوجة لرسول الله ، لأن الرسول عندما بلغ الأربعين تلقى الرسالة ٥٠ وكان يحتاج الى من تفهم بالنضج ، العب، الملقى على عاتقه ٠ كان يحتاج الى حنان المرأة الناضجة التى تجيد الفهم والقياس ٠٠

لأن الله أراد لمحمد رسول الكريم ظروفا تجعل من أقرب المحيطين به من هم أكثر فهما له ٠٠

مكذا كانت خديجة رضى الله عنها ٠٠

ذلك اننا لو افترضنا أن رسول الله قد تزوج فى بداية حياته بمن تصغره فى العمر وجاءه الوحى ٥٠ لكان استقبالها للحدث الايمانى مختلفا ٥٠

فالحسدث الايماني الجليل كان لابد أن يجسد فيه رسول الله مشقة ٠٠

وأن يجد ف ذات الوقت حنانا من لدن الرحمن • • ممثلا فى حنان زوجته الأولى السيدة خديجة رضى الله عنها وارضاها • •

نتأمل حسن استقبالها واستنباطها • • عندما يخبرها رسول الله بمجىء الوحى وبما يقوله الملك جبريل • • فتقول له ما معناه :

هل اذا جامك الوحى أتستطيع أن تخبرني ؟ ٠٠٠

فيرد رسول الله : نعم ٠٠

وعندما جاء الوحى قال الرسول لخديجة رضى الله عنها:

ــ وهل تری الوهی ۰۰ ؟

فأخذت خديجة رسول الله في حجرها وقالت له:

وهل نرى الوحى ٥٠٠؟

ويرد الرسول:

س نعم آراه ••

فازاحت خديجة رضى الله عنها الخمار الذي تغطى به رأسها • وسألت النبي الكريم:

ــ المازلت ترى الوحى ٠٠ ؟

قال الرسول: لا • •

غتقول خديجة رضى الله عنها ما معناه: اطمئن يا رسول الله ليس ما يجىء الليك بشيطان ٠٠ انما هو ملك من عند الله ٠

الماذا •• ؟

لأن خديجة رضى الله عنها أزاحت الخمار عن وجهها والشيطان وقح ٠٠

لا يختفى لمثل هـ ذا التصرف ٥٠ أما الملك جبريل فهو سامع مطيع لا يعصى الله ما بأمره ٠٠

أى امرأة كانت تستطيع أن تستنبط مثل هـذا الاستنباط من مثل هـذا الموقف؟

أى امرأة كانت تستطيع أن تمتلك هـذا القدر من الفهم والحكمة ؟
وتأخد خديجة رسول الله الى ورقة بن نوفل فيخبرهما ورقة أن
رسول الله محمد قد جاءه الوهى ٠٠

مكذا كانت خديجة هي السكن والراحة والاطمئنان •

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

#### الملائكة ٥٠ ومسادا يقطون ؟

س : لته خلق الله الملائكة وجعل لكل منهم مهمة يؤديها ، نريد من غضيلتكم القاء الضوء على مهام الملائكة ،

## ويجيب فضيلة الامام:

لقد خلق الله الملائكة وأخبرنا بذلك ووصفهم فى أكثر من مرضع بالقرآن الكريم • • بل وحدد أنواعا منهم •

انهم « لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون » • ومنهم الحفظة • •

ومنهم الرقيب على كلمات وأفعال البشر • ومنهم المدبرات أمرا تلك الملائكة المسخرة لأقدار ارادها •

والملائكة غيب كالجن تماما •

انهم أجناس تختلف فى تصويرها وشكلها ومادتها عن الانسان • والملائكة غيب لا نراه ولابد أن نؤمن بوجودهم كما أمرنا الله • ومن الناس من يقول أن الملائكة هم الأسباب أو المسهيات • لهؤلاء نقول:

أتظنون انكم تسهلون الأمر على الخالق؟

ان المفالق لم يطلب من أهد أن يسهل عليه أى شيء لأنه القاهر غوق عباده من الانس والجن والملائكة •

ان الملائكة هم من خلق الله ومن جنس يختلف عن البشر • وعلى الانسان أن يؤمن بوجودهم اذا كان مؤمنا •

فليس كل ما خلق الله يحس به الانسان .

ان الانسان لم ير الميكروب أو الفطريات أو الالكترون والنيوترون ولم يصل الى رؤية هذه الأشياء المخلوقة الا بعد التقدم العلمى الهائل .

والعين المجردة أعجز من أن ترى مثل هذه الكائنات الدقيقة •

ان كثيرا من مخلوقات الله لا يراها الانسان بعينه المجردة • فكيف نستبعد على الخالق أن يخلق الشيطان من نار ؟

ولهذا فمندما يقول الحق بالبلاغ عنهم في القرآن الكريم أنه خلق الملائكة فعلينا أن نصدق ذلك •

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

## سنجود الملائكة لأدم

س : هل سجود الملائكة باير الله لآدم خاص به ، أو هو مبتد لبنى آدم ا

## ويجيب فضيلة الامام :

هين سجد الملائكة لآدم سجدوا لكل ذرية آدم المطمورة نميه والتى تظل متصلة الى أن تقوم الساعة ولأقرب الصورة أكثر :

لنتخيل أن هناك سنتيمترا مكعبا من مادة حمراء ملونة ووضعنا هذا

السنتيمتر المكعب فى لتر من المساء وأذبناه جيدا فى هدا اللتر ثم وضعنا هدذا اللتر فى برميل ومزجناه جيدا ٥٠ ثم القينا هدذا المساء الذى فى البرميل فى البحر الذى استوعبه جيدا بحركة المسوج والتيارات التى فى البحر ٥٠٠

هكذا نعرف ان كل سنتيمتر من ماء البحر فيه جزء لا يراه أحسد له أصل بالسنتيمتر المكعب الأول من المادة الحمراء الملونة •

وهكذا نحن ٥٠ كل منا فيه جزء من آدم شهد الخلق الأول ٠٠ و ف هــذا الجزء مـــورة الانسان وتكوينه ٠٠

و هكذا ما يقال عنه الآن ﴿ علم الوراثة ﴾ ••

وهكذا نرى ان الحديث عن آدم فى سورة الاعراف تضمن خطابا للبشر جميعا حين قال الحق تبارك وتعمالى : « ولقد خلقناكم ثم مدورناكم » • •

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

### الحكمة من الحتيار الرسل لتبليغ المنهج

س : ولماذا اختار الله وسيلة أرسال الرسل البشرية . ولم يجعل البشر تتلقى عنه مباشرة هدذا المنهج الذي أراده لهم وذلك الكون الذي سخره الله للبشر ؟ . .

#### ويجيب فضيلة الامام:

ان الاجابة على هـذا السؤال هي:

لأن الوجود الانسانى هو وجود حادث له ميلاد وموت ٥٠ ثم ميلاد وموت ٥٠ ثم ميلاد وموت ٥٠ أما وجود المفالق الأكرم فهو وجود القدرة الواجبة الواحدة ٥٠ لذلك كان لابد أن يصطفى الله من البشر رسلا يوضحون لهم منهج الله وينمهون البشر الى الاجابات التى خللت تلاحق العقل البشرى ٥٠ فى فترات الففلة عن هداية الله ٥٠ فالله قد أعلم آدم لحظة خلقه ودربه على المهمة التى استخلفه فيها فى الأرض ٥٠ لكن عصور الغفلة ، هى التى بعملت الأسئلة تلوح فى الأهق الانسانى تبحث لها عن اجابة ٥٠

ولذلك اختار الله الرسل كوسائط تحمل المنهج من القـوى الى الفـمية ٠٠٠

ولذلك فان المتلقى الأول عن الله هو ملك مقرب مكرم هو جبريل عليه السلام ٥٠٠

هـكذا نرى أن « الملك » جبريل يتلقى عن الله • • ونزل جبريل بالرسالة لفرد مصطفى من الخالق ليتلقى منه وهذا المصطفى من البشر قد كمل اعداده ، كما وضحت فى الحلقات السابقة ، بصورة تجمله قادرا على ابلاغ رسالة الخالق لنا • •

وأوضحت من قبل كيف أن نزول الوحى لأول مرة ووكان مسألة مسحبة على ذات رسول الله ووكيف كان زواجه من خديجة نوعا من الاعداد السماوى ، ليتلقى منها الحنان والعرن ووجه وتخفف عنه جهة ما تحمله من عب فى بداية نزول الوحى ووكلنا نعرف قصة ذهاب خديجة رضى الله عنها الى ورقة بن نوفل ليبشرها بأن رسول الله هو الرسول المرتقب و

هكذا نتعرف على أن رسول الله قد تم اختياره « يتيما » وسلط أثرماه ••

فقيرا وسطقوم يتفاخرون بالحسب والنسب والجاه ٠٠

عف اللسان صادق القول فى زمن كان الطيش فيه هو منهج الحياة •• كذلك يحدث وتستمر حياة رسول الله وسط قومه أربعين سنة ليأتى لهم بالمنهج والمعجزة •• القرآن ••

منهج يتفوق به الانسان اذا اهتدى به ٠٠

ومعجزة من صنف ما برع فيه العرب : الأدب .

كل ذلك لتصحو القلوب وتتجه الى الايمان بدلا من الضلال ٠٠ وللتوحيد بقدرة الخالق ٠٠ لا العجز أمام تعدد الآله ٠٠

#### أبو بكر القسدوة في التصديق

س : كان أبو بكر يصيدق كل ما يتوله الرسول ، ولذلك سمى المسديق ، نما اشهر مواتفة في تصيديق رسول الله ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

من أشهر هـذه المواقف أنه عندما حـدث الرسول القوم بحـادث الاسراء تزلزل بعضهم ٥٠ وحاول بعض الكفار أن يزلزلوا أيمان أبى بكر الصحيق بما جاء به محمد رسول الله ٥٠

#### قال الكفار الأبي بكر:

ان صاحبك محمد يدعى ان الله أسرى به الليلة الى بيت المقدس ؟ كان الكفار يظنون ان أبا بكر سينظع ويتزلزل ايمانه بهذا الخبر ٠٠ لكن أبا بكر قال :

ان كان قال ذلك فقد مــدق • •

ان ایمان أبی بكر بما یبلغ به الرسول ، مسألة لا رجعة فیها و مسدق أبی بكر مع نفسه یؤكد أن تصدیق محمد رسول الله بكل خبر یأتیه من السماء أمر مؤكد •

و هكذا رد أبو بكر الصديق سهام الكيد الى نحور أهل الكفر و هكذا ترك أبو بكر الصديق لنا قدوة حسنة فى تصديق كل ما جاء به رسول الله مبلغا عن الله وو

#### النبي الرحمسة

سن : يقول جل شانه في كتابه العزيز :
وما ارسلنك الا رحمة للعالمين ، غكيف كان
الدسم ل رحمة للعالمين ؟

### ويجيب غضيلة الامام:

المعتيقة الجلية الواضحة ، هى أن مجىء الرسول عليه المسلاة والسلام كنبى خاتم هو تجل للرحمة والفضل ٥٠ الرسول محمد عليه الصلاة والسلام هو رحمة الحق بالخلق ٥٠ ففى رسالة رسول الله ما يعصم الناس جميعا ، سواء أكانوا أهل كتاب أم غير ذلك ، من الزلل ٥٠ ذلك الزلل الذي يسببه اما تشويه أو تحريف الكتب السماوية السابقة على القرآن الكريم وذلك الزلل يسببه أيضا أن الذين لا يعرفون منهج السماء لابد من ابلاغهم بالمنهج الجامع المانع ٥٠

ان من غضبل الله المطلق ورهمته التي لا هدود لها ، هو مجيء النبي على :

#### معجزة انفلاق البحر لموسى

س : تحدث القرآن الكريم عن معجزة انفلاق البحر لموسى حين ضربه بعصاه . . فريد بعض التفاصيل عن هدده المعجسزة الرائعة . .

#### ويجيب فضيلة الامام:

لقد تحلت معجزة الله لموسى كان قوم فرعون خلفه والبحر أمامه فأوحى الله له أن يضرب بعصاه البحر فانفلق البحر كل فرق كالطود المظيم و

انتقل الماء من قانون السيولة المسفر به الى قانون التجمد الذى أراده الله وصدار البحر طريقا مع

حتى طرق البجر التى تفرقت بعصا موسى صارت جافة ياسة تصلح للمرور وللسير عليها ! •

لقد أرسل الله الربح لتجفف أرض الطرق التي انشقت بعصا

لقد أصبح البحر سراديب فمشت فيه الاثنتى عشرة جماعة التى خرجت مع موسى عليه السلام • •

وبينها هم سائرون مع موسى لينجو جميعهم من أن يلحق بهم فرعون وجنوده قال بعضهم:

أين اخواننا الذين كانوا معنا ؟

أجابهم موسى عليه السلام بما معناه: انهم يسيرون في الطرق الأخرى التي انشقت بالعصا كما أراد الحق أن ينجيكم •

لكنهم شكوا فى ذلك ورفع موسى يده الى السماء يدعو الخالق الأكرم أن يعينه على سوء خلق من لم يؤمن بقدرة الحق ورغب فقط فى التمتع بمججزات الايمان •

وأوحى الله لموسى أن يضرب العصاعلى الفرق العظيم ٥٠ فانشقت فى كل فرق كوة يمكن لكل جماعة أن ترى الأخرى منها ٥٠ ويقال أن فرعون كان قد ركب فرسا آتاها الشبق وهى تمخر فى البحر ٥٠ كانت الفرس قد ملاها الهياج ٥٠ وغرق فرعون ومن معه أجمعون ٥٠ ونجا موسى ومن معه ٠٠

هـ كذا شاعت ارادة الحق أن تهلك وأن تنجى بالسبب الواحد • انشقاق البحر ثم عودته مرة أخرى الى حالته •

وعندما جاء الغرق الى غرعون أعلن الايمان • • ولكن لا قبول للايمان في اللحظية الأخيرة • • وانما بقى جسيد غرعون آية لاثبات قيدرة الله الحق • •

• • • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

# الليسلة ١٠ لمساذا كانت بداية الزمن ؟

س : اتنا نجد في الترآن الكريم أنه عندما بتكلم عن الزمن يتكلم بالليلة ، غما الحكمة في ذلك ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

نعم ان القرآن من فرط الدقة عندما يتكلم عن الزمن فهو يتكلم بالليلة •

مثال ذلك أننا ندخل شهر الصوم بدخول ليلة ظهور الهلال • ذلك أن الليل فيه علامة مميزة للتأريخ هي الهلال • • ٠

صحيح أن الشمس تشرق كل صباح وتغرب • لكن الليل يمكن أن نعرف منه الشهر • • ذلك أن حساب الشروق يتطلب قدرا من الحسابات المتباينة • • أما الغروب وظهور الهلال فيمكن أن نعرفه بالعين المجردة • •

ونحن نصلى التراويح مثلا عند بدء ظهور هسلال رمضان • ولا نصلى المراويح عند ظهور هللل شوال • •

ولا توجد ليلة فى الدين الحنيف تتبع النهار الا يوم عرفة • فيوم عرفة • فيوم عرفة • فيوم عرفة هو الذى يتبع فيه النهار • • وفى تلك الليلة يذهب المسلمون ضيرف الرحمن الى مزدلفة ثم يروحون ليوم الجمع • •

اذن الليلة هي ابتداء الزمن الذي يراد به التدرج لمرغة الشهور ٠٠ والزمن عند البشر كما أراده الله عدته السنة وهي اثنا عشر شهرا:

والسنة الهجرية تختلف عن السنة الميلادية وتقل عنها أحد عشر يوما ٥٠ وذلك رحمة من الله بالمؤمنين ٥٠ لأن التوقيت الشمسى تثبت فيه مواقيت الشهور لأعوام طويلة ٥ والتوقيت القمرى يجعل رمضان على سبيل المثال يأتى مرة فى الصيف وبعد سنوات يأتى فى الربيع وبعد سنوات يأتى فى الربيع وبعد سنوات يأتى فى الشتاء وبعد سنوات يأتى فى الخريف ٥ وكذلك الحج الى بيت الله الحرام ٥٠

وهكذا تدور المواسم الدينية على كل الفصول وبذلك يختلف صيام القرم من عام لعام آخر في عدد الساعات التي يصومون فيها وبذلك يختلف أيضا توقيت الحج من فصل الى فصل كذر ٠٠

• • • • • • • • • •

### من هم المسابئة

س : ورد لفظ الصابئة في الترآن الكريم .. فهن هم الصابئة ؟ ولماذا سبوا بهدذا الاسم ؟

### ويجيب فضميلة الامام:

ان معنى « الصابئة » اختلف فيه العلماء • •

بعضهم يرى انهم أتباع نوح عليه السلام ٥٠ وبعض العلماء يرى انهم الذين عبدوا الوسائط في الكون ٥٠ كالكواكب والنجوم ٥٠٠

وبعض العلماء قال ان « الصابئة » • • هم الذين مالوا عن العقيدة التى كانوا يعاصرونها الى دين آخر • • وهم الذين تحنفوا قبل الاسلام • • أى هؤلاء القوم المقلاء الذين استعملوا عقولهم فرفضوا عبادة الأصنام • •

#### قيل لواحد منهم .:

- كيف تعبد هـذه الأصنام ٥٠ والأصنام تقع وتكب على أنونها ٥٠ ونحن الذين نعـدل من وضعها ٥٠ وندارى التشققات التي تحدث لها عندما تنكسر ، ونحن الذين نقوم بنحتها ٥٠ فكيف نعبد آلهـة لا تضر ولا تنفع ٥٠ آلهة من اختراعنا نحن ٤٠٠

ولهذا امتنع هؤلاء القوم من العقلاء عن عبادة الأصنام وتحنفوا وقال عنهم العرب انهم صباوا عن دين آبائهم وان لم يتبعدوا دينا جديدا ٠

لقد كان عند هؤلاء القوم اقتناع بأن عبادة الأصنام أمر باطل •

وقد اتهمت قريش محمدا رسول الله والذين آمنوا معه بأنهم صبأوا عن دين آبائهم •

والصبا مأخوذ من الصبوة ١٠٠ أى الميل الى دين غير الدين الذى كان يسود فى ذلك الزمان •

اذن 🛪

لقد جاء الاسلام ليصفى مواقف كل الرسالات ويكون محمد النبى الناس كافة •

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . . .

# العبرة المستفادة من قمسة أهسل سبأ

س : ما العبرة المستفادة من قصة أهل سبباً الواردة في القرآن لا ١٠٠٠٠٠

# ويجيب فضيلة الامام:

كان الأهل سبأ فى اقامتهم باليهن آيات واضحة على قدرة الحق جل وعلا •• كانت هناك حديقتان تحفان ببلدهم عن يمين وعن شمال •• وتذكرهم آيات الحق بأن لهم أن يأكلوا من رزق ربهم وأن يشكروا له النعمة •

اكنهم غرقوا فى بحار الغرور وظنوا أن ما أصابهم من نعمة هو نتيجة أسباب صنعوها هم ٥٠ لقد بنوا سد مأرب ٥٠ وخزنوا وراءه كميات من المداء وظنوا أنهم صنعوا بهذا المداء وتلك الأرض جنتين زاهرتين ٥٠ أكلوا وشربوا واستسلموا للغرور البشرى الذى قد يجعل الضلال طريقا للانسان ٥٠ ظنوا أنهم امتلكوا كل الأسباب ٥٠ ولم يعترفوا أن كل شىء خاضع لمشيئة الحق ٥ وأعرض أهل سبأ عن ذكر الله وأصابهم الغرور بالتعالى والفخر بالنعمة ٥

غما الذي حسدت ؟

انقلب عليهم عملهم من عمل صالح الى عمل مدمر •

کیف ا

أماب التشقق سد مأرب ، فاندفع الماء سيولا تدمر الزرع

والأرض • • وأصبحت الجنتان خاويتين من الزرع الجهيل • • وأصبحت الأرض لا تعطى الا الثمر المر والشجر الذي لا يثمر •

مكذا يجزى الله من يكفر بالنعمة ولا يشكر الخالق الوهاب •

اذن ۰۰

يجب على الانسان المؤمن أن يلتزم بالشكر لمن وهبه النعمة وذلك حتى لا يتساوى مع غير المؤمن ٠٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### رمسولنا ٠٠ والكتب السماوية

س : هل كل الرسل كان عندهم عسام بمجىء رسولنا صلى الله عليه وسلم ؟ . واذا كانت الكتب السماوية ذكرت ذلك . . غلماذا انكر المؤمنون بهذه الكتب نبوة الرسول ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

نعم • إن كل رسول كان عنده العسلم بمجى، محمد رسول الله وخاتما للأنبياء • • وهكذا نعلم أن علماء أهل الكتب السماوية التي سبقت مجى، رسول الله محمد عليه الصلاة والسلام ، كانوا على علم بمجيئه عليه وكانت المهمة المسندة اليهم أن يبشروا بمقدم الرسول • • وكان ذلك عهدا بينهم وبين الله • •

ولذلك نجد القرآن الكريم يرد على الذين كفروا برسول الله وقالوا لست نبيا مرسلا ٠٠ يقول القرآن الكريم: « ويقول الذين كفروا لست مرسلا قل كفى بالله شهيدا بينى وبينكم ومن عنده علم الكتاب » • •

ان هؤلاء الذين ينكزون رسالة نبى الرحمة محمد عليه الصلاة والسلام فان الله يخبر رسوله محمدا أن يقول: حسبى أن يحكم الله بينى وبينكم فالله هو الشهيد على المعهد الذي أخذه العلماء الذين عندهم علم بالكتب السابقة على رسول الله •

هكذا نعرف كيف نقض علماء أهل الكتب ، العهد مع الله بعد أن تعهدوا بالتبشير برسوله محمد عليه الصلاة والسلام ٥٠ هكذا يخبرنا القرآن الكريم:

« الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وان فريقا منهم ليكتبون الحق وهم يعلمون » • •

. . . . . . . . . . . .

#### اجر الرسيل على الله

س : لو نظرتا اله حال الرسل لوجدناهم يتحملون المساق ، ويكابدون الوان الاذى ، ولا يطلبون أجرا على عملهم ، ، هل نطمع ان تبين لنا غنسيلتكم هذه المسألة بوضوح ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

نعم • ان الرسل لا يطلبون من الناس مالا • • ولا يطلبون أن يعيشوا في قصور • • ولا يطلبون أن يعيشوا في قصور • • ولا يطلبون أن يعيشوا في حياة الثراء والترف • • بل هم لا يحصلون على مميزات كثيرة يتمتع بها عباد الله غيرهم • • وهم مشلا لا يتركون ميراثا الأهلهم • • بل انهم كل ما يتركونه يذهب للصدقة ولا يورث أهلهم شيئا • • وهم في الزكساة أو أموال الصدقات التي يجمعونها لا يعطون منها أقاربهم ولو كانوا من مستحقى الصدقة • • بل انني أريد

هنا أن أذكر آية كريمة نزلت فى المدينة المنورة عندما بدأت غزوات المسلمين •• وبدأت معها الغنائم •• ومسع الغنائم التى حصل عليها المسلمون كانت هناك رغبة من زوجات الرسول فى بعض الغنائم •• وكان هـذا اتجاها الى الدنيا •• واذا بالقرآن ينزل:

« يا أيها النبى قل لأزواجك ان كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين امتعكن واسرحكن سراحا جميلا ٥٠ وان كنتن تردن الله ورسوله والدار الآخرة فان الله أعد للمحسنات منكن أجرا عظيما » (١) ٠

وهكذا حددت هده الآية الكريمة ان متاع الدنيا من فاخر ثياب ومدال وغنائم وكل ما تقدمه الدنيا من زينة هو ليس لزوجات رسول الله ٥٠ هتى لا يكون هناك مطمع دنيوى ٠٠

اذن فالرسول لا يطلب أجرا ممن آمن ٥٠ وانها أجره من الله ٥٠ وهو لم يطلب مالا ليبنى به قصورا ويحيط نفسه بمباهج العظمة ٥٠ وهو لا يعطى أهله ولا أقاربه مالا أو فائدة باستفلال النفوذ ٥٠ الى آخر ما يحدث بالنسبة للمباهج الدنيوية ٥٠ كل هذا لا يتم بالنسبة للرسل ٥٠ ولو تم لانحرف المنهج ٥٠ ولكان عند الناس عذر فى عدم الايمان ٥٠ لأنه يحقق فائدة دنيوية يسمى اليها غير المؤمن ٥٠ ولكن كون الرسالات هى مشهقة يتحملها الرسول دون أن يطلب أجرا من واحد من المؤمنين ٥٠ أو يتميز عليهم ٥٠ أو يطالبهم بما لا يفعل ٥٠ وبما لا يلتزم من المؤمنين ٥٠ أو يتميز عليهم ٥٠ أو يطالبهم بما لا يفعل ٥٠ ومادام لا يستفيد من هذا يكون ذلك ادعى لأن نتبعه ٥٠

ولنسأل أنفسنا اذا كان هدا الرجل لا يتلقى منهجا من السماء • • فما هى فائدته فى كل المشقات التى يتحملها • • وفى كل الأذى الذى يقع عليه و • • فلو كان هناك عقل • • لكان هناك اتباع للرسول الذى جاء بمنهج السماء • • لا يبقى علوا فى الأرض ولا ثراء ولا نفوذا • •

<sup>(</sup>١) آية ٢٨ سورة الاحزاب.

#### العزيمة والرخصه

س : ان الله يجب أن تؤتى رخصة كها تؤتى مزائهه - هل من توضيح !

# ويجيب فضيلة الامام:

ان الحق أنزل القرآن جامعا لحدود التشريع ٥٠ وترك للانسان فى ضموء هذا التشريع ، أن يسلك بما يرضى الدنيا والآخرة معا فى اطار الدين ٥٠٠

ان الحق يعنى الحائض من الصلاة لأن جسدها فى وقت الحيض لا يتحمل الا أن يعسل الرحم نفسه بالدماء وتتجسدد فيها طاقة أرادها الله فى مواعيد معلومة • ويعفيها الحق من الصوم • الأنها تفقد جزءا من طاقتها فى صراع جسدها مع الدم النازل •

والحق لا يعنى المسافر من المسلاة • • بل يأمر المسافر - رغم المسقة بأن يصلى - وان رخص بقصر المسلاة • •

والحق يأمر من لا يجد الماء بأن يتيمم •

مكذا نرى ان الحق قد أنزل التكليف وأنزل الرخص التى يمكن أن تعنى من التكليف ٥٠ لذلك غليس من حق أحد أن يقول ليس مذا التكليف الرباني ف طاقتي ٠

ان الحق يقرر ما هو نافع للبشر بالفضك والرحمة •

### الفرق بين ارتكاب الفاحشة وظلم النفس

س : بعض الناس حين يتراون توله تعالى : « والذين اذا غعلوا غاحشة أو ظلبوا انفيسهم » . . وقوله تعالى : « ومن يعبل سوءا أو يظلم نفسه » . . يتساعلون : اليست الفاحشة والسوء هما ظلم النفس ، . غالذي يظلم نفسه يقودها إلى العذاب ، ، بل أن بعض الناس يقولون أن العطف هنا غير واجب ، .

### ويجيب غضيلة الامام:

اننى أقول لهم ان دقة التعبير ٥٠ ودقة اللفظ من دقة القائل ٥٠ والله سبحانه وتعالى يبين لنا اعجاز القرآن ٥٠ ويقول لنا أن هناك فارقا بين من يفعل سوءا أو فاحشة ٥٠ ومن يظلم نفسه ٥٠ ما هو الفارق ؟ ٠٠

الذي يفعل سوءا أو فاحشة يفعلها ليحقق لذة غاجلة ٥٠ نفس ضعيفة يغلبها الهوى وتخضع لبريق الدنيا ٥٠ انسان شرب الخمر ٥٠ حقق لنفسه لذة الخمر ٥٠ انسان رنا ٥٠ حقق لنفسه شهوة عاجلة ٥٠ انسان سرق مسال غيره ٥٠ حقق لنفسه شهوة عاجلة بالتمتع بهذا المسال ٥٠ هـذا هو الانسان الذي يفعل السوء أو الفاحشة ٥٠ أما الانسان الذي يظلم نفسه فهو انسان آخر ٥٠ أنه يرتكب اثما ولا يستفيد منه ٥٠ لا يعطى نفسه شيئا في الدنيا ولا في الآخرة ٥٠ حينئذ يكون قد ظلم نفسه بمعنى أنه لا أعطاها شيئا عاجلا ولا نجاحا من عـذاب الآخرة ٥٠

ومن الناس من يبيع دينه بدنياه ٥٠ ومنهم من يبيع دينه بدنيا غيره ٥٠ الذى يبيع دينه بدنيا غيره ١٠ الذى يبيع دينه بدنيا غيره ١٠ خاب فى الأولى والآخرة ٥٠ هو الذى ظلم نفسه ٥٠ ولكن كيف يظلم الانسان نفسه ٥٠ غالانسان حين يشهد زورا ليؤذى غيره لم يستفد هو شيئًا ٥٠ فقسد ظلم نفسه ٥٠ ارتكب اثما ٥٠ شهادة الزور دون أن يحقق نفعا دنيسويا ٥٠

اذا قبض ثمن شهادة الزور ٥٠ يكون قد حقق نفعا دنيويا ٥٠ ولكن الذي يظلم نفسه هو الذي يفعل ذلك ليرضى غيره ٥٠ ونجد كثيرين في الدنيا مثل هؤلاء ٠٠

انسان يتهم انسانا آخر بتهمة باطلة ٥٠ لا يستفيد هو شيئًا ٥٠ ويرتكب الاثم ٥٠ اذن هو ظلم نفسه ٥٠ انسان يكتب تقريرا كاذبا في انسان ليمنع ترقيته ٥٠ أو يتطوع بحسديث يختلقه عن شخص ليمنع الخسير عنه أو يؤذيه ٥٠ أو يشي بشخص كذبا ليدخله السجن ٥٠ أو يضحه في الاعتقال ٥٠ أو يتجسس على انسان ليلفق له تهمة لمجرد الانتقام التافه ٥٠ كل هؤلاء يظلمون أنفسهم ٥٠ أنهم يرتكبون الاثم في الدنيا ٥٠ ولا يجعلون له فائدة لا في دنياهم ٥٠ ولا في آخرتهم ٥٠ فكأن الذي ظلم نفسه هو الذي جعلها تدخل النار ٥٠ هو الذي جعلها ترتكب الاثم ٥٠ وفي نفس الوقت لم يعطها في الآخرة ٥٠ في الدنيا ٥٠ ظالم لنفسه في الدنيا ٥٠ ظالم لنفسه في الآخرة ٥٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . . .

#### معنى كلمسسة آمين

س : اننا نتول في آخر سورة الفاتحة كلمة آمين ، نما معنى هـذه الكلمة في رأى نفـياتكم ؛

### ويجيب فضيلة الامام:

« آمين » تعنى اسم فعل هو استجب ولنلاحظ ملاحظة أخرى ٠٠ اننا نقرل « آمين » بعد أن نقرأ الفاتحة ٠٠

ونقول « آمين » بعد أن نسمع الفاتحة ٠٠

فساعة أن يقرأ الانسان الفاتحة فانه يقول فى آخرها « آمين » ومعناها هنا اننى دعوت يارب • • وأنا لا أقتصر على الدعاء • • \*

ولكني أدعو أيضا حتى يستجاب للدعاء ٠

فساعة أن أقرأ الفاتحة فأنا أدعو: « اهدنا الصراط المستقيم ٠٠ صراط الذين انعمت عليهم غير المفضوب عليهم ولا الضالين » ٠٠

هنا أقول « آمين » بمعنى اننى أدعوا الله ليستجب لدعائى •

اننى أتعلق بكل الحب فى أن أطلب منك يارب السماوات والأرض الهداية الى الصراط المستقيم الذى انعمت به على عبادك المتقين ٥٠ ولا أكون أبدا

ضمن هؤلاء الذين عرفوا انك حق وأنكروك ٥٠ أو تجملنى يارب ممن يتوهون عن فضل التعرف اليك وبك ولك ٥٠

هكذا يكون مطلب المؤمن بقوله « آمين » مطلبين :

الأول إما أن يجيب الله دعاء المؤمن حين قال « أهدنا الصراط المستقيم » • •

والثاني هو أن يكرر طلب استجابة الدعاء ٥٠ لأن المطلوب وهو الهداية ٥ أمر يهتم به المؤمن كثيرا ٠

وهكذا كانت رحلتنا مع معنى الفعل الذي تختتم باسمه فاتحة الكتاب ٠٠ « آمين » ٠٠٠

الفعل هو « يارب استجب » • •

وكانت رحلتنا خلال اسم المجيب الرحمن القريب ٥٠ رأينا فيها:

م استجابة الله لدعوة المضطر ·

م استجابة المؤمن لدعرة الله والرسول ·

على استحالة استجابة أى كائن فى الكون الأى رغبة انسانية • • الا أن يكون المجيب هو الله • •

فاذا كنا نطلب ف فاتحة الكتاب التربية الايمانية بـ « الحمد لله رب العالمين » • •

ونطاب الهداية الى الصراط المستقيم •

ونخصص نوع الصراط المستقيم بانه صراط الذين أنعم الله عليهم بالايمان ، ولم تكن قلوبهم ضالة أو مفضوبا عليها •

اذا كان ذلك هو مرادنا من تلاوة الفاتحة سبع عشرة مرة في الصلوات الخمس كل يوم • فلابد أن تكون الخاتمة لكل ما نطلب بصفاء وايمان :

أن نقول طامعين في استجابة الحق الكريم الرحمن الرحيم:

#### مستولية ولى الأمسر

س : نريد بن نضيلتكم أن تحدد لنا بسئولية ولى الأمر بن وجهة نظر الاسلام ، وتضرب لنسا بشالا على ذلك بن الخلفا، الرائسيين ،

### ويجيب فضيلة الامام:

رحم الله الفاروق عمر بن الخطاب حين تولى العسكم • • أتى بأقاربه وقسال :

\_ ان الله أمرنى بتطبيق منهج الاسلام • • فوالذى نفسى بيده من خالف منكم أى شى • من ذلك لأجعلنه نكالا للمسلمين •

كان عمر بن الخطاب رضى الله عنه يعلم من أين تأتى الفتنة •

انما تأتى من الأقارب الذين يظنون انهم بقرباتهم لأولى الأمــر ، بمقدورهم أن يتمادوا في الخروج عن المنهج الاسلامي •

ان ولى المسلمين مستول عن تطبيق أو امر الرحمن على نفسه وعلى من حوله •

ولنا فى كلمة طارق بن زياد وهو يغزو الأندلس حين قال للجنود ــ اعلموا التى حين يلتقى الفريقان فانى سوف أحمل على طاغية القوم لزريق

وانى لقاتله أن شاء الله ، فأن قتلته فقد كفيتم أمره • • وأن قتلت أنا غلر يموزكم وأحد تسندون اليه أمركم • فأنا لم آمركم بأمر أنا عنه بمنجى منه •

هــذا هو غن القيادة •

كل أمر بمعروف أو نهى عن منكر يبدأ بالتطبيق على القيادة أولا ٠٠ وذلك الأمر مطارب في الداعين الى الاسلام ٠٠

ذلك أن خروج أى داعية للاسلام عن منهج الله لا يحيق السوء به وهده ، ولكن السوء يلحق بالدعوة نفسها ٥٠ عندئذ يتهم الناس الدعوة نفسها بأنها نفاق أو خداع ٥٠ وحاشا الله أن يكون الاسلام نفساقا أو خداعات ٥

لذلك انتشر الاسلام بالأسوة السلوكية ٠٠

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

#### معنى الأغيــــار

#### ويجيب ففسيلة الامام:

عندما يستحضر الانسان عظمة الحق الأعلى ، غانه يتضاءل أمام نفسه ولا يحس بقوته الاعلى أساس انها نعمة من الله •

ان قوة الانسان في أي مجال هي من الأغيار •

ما معنى الأغيار ١٠٠

معنى ذلك أن قوة الانسان أو موهبته فى مجال ما ، قدد تنتقل من انسان الى آخر •

قد أكون غنيا وقد أفقد ثروتي ٠

قد أكون موهوبا وقد يخرج واحد غيرى يملك من الموهبة ما يفوق موهبتى .

ان كل المواهب والمبقريات والثروات هي من الأغيار التي تنتقل بارادة الله من انسان لآخر ٠٠

لذلك فلابد من أن يخضسع الإنسان لمن لا يتغير وهو الله ٠٠ ان الذي لا يتغير هو الله ٠

وحين يخضع الانسان له فان الحق تبارك وتعالى يهبه التواضع •• أما الذين يغترون بالأسباب فهؤلاء نقول لهم عليكم أن تخشموا لواهب الأسباب ••

انه الله الواحد الذي لا يتغير ٥٠ لذلك لا يصمح أن يغتر الانسان بالأسباب ٠٠

ولا يصدح أن يستعلى الانسان بالأسباب .

انما على الانسان أن يخضع لواهب كل الأسباب •

ان الانسان قد تسول له نفسه انه وصل الى مرتبة الكمال فى شيء مدا ٠

وقد يلتف حول الانسان من المادحين والمنافقين الذين يضخمون من صحفات الانسان فيظن أنه كامه •

لمثل ذلك الانسان نقول:

ــ تذكر أنك من الأغيار وأنك مستخلف في أمور الدنيا ولو دامت لغيرك ما جاءت اليك • لذلك يجب أن تخشع لله •

والخشوع لله يمنح الانسان ميزة الصبر والقدرة على استحضار ذات الخالق وهو يصلى أمامه واليه ٠٠

الخاشع لله ينزه جسمه عن أن يدخله الشيء الحرام •• الخاشع لله يحلو له المسبر •• الخاشع لله لا يفجع أحدا ف حاله أو رزقه ••

. . . . . . . . . .

### الاسلام والتنظيمات الاجتماعية الماصرة

س : كيف جاء الاسلام بكل أبر يحسن وضح الانسان . . وهل للتنظيمات الاجتماعية المعاصرة أصل في الاسلام !

## ويجيب مُمّسيلة الأمام:

علينا أن ننتبه الى أن كل الأمور التي تحسن من وضع الانسان في الدنيا لها أصل في الاسلام • • لذلك يجب الا ننسبها الى غير الاسلام •

#### مثال ذلك:

المتأمين الاجتماعي ٥٠ البعض يقول عنه أنه اشتراكي ٥٠ والحقيقة أنه نظام اسلامي أخدده الاشتراكيون من الاسلام ٥٠

ان أى أمر جميل له أصل فى الاسلام • • لذلك يجب ألا ننسب أى جمال فى الحياة لغير الاسلام •

لماذا ننسب جمال مبادىء الاسلام الى مذاهب أخرى ٠٠

ولنا في قول شوقى أمير الشعراء حين يتحدث عن رسول الله ما الله على ا

لولا دعساوى القسوم والغلواء

داويت متئسدا وداووا طفرة

واخف من بعض الدواء السداء

هـذا قول أمير الشعراء في هؤلاء الذين أرادوا أن ينسبوا العدل الاجتماعي لغير الاسـلام •

ان محمدا جاء بالعدل الاجتماعي سابقا لأي منهج آخر يدعى لنفسه العدل الاجتماعي •

بل ان منهج محمد عليه الصلاة والسلام كان يداوى بالجرعات المناسبة حتى يشفى الناس من داء الاستفلال ٥٠ بينما المذاهب غير الاسلامية لا يعرف الجرعة المناسبة لذلك الداء ٥٠٠

أن الدواء الذي جاء به رسول الله قادم من عند الله المعالج الأعظم والشاف بمنهجه لكل أمراض المجتمعات •

. . . . . . . . . . .

• • • • • • • • • •

#### انقان اللغة العربيسة شرط للولاية

س : هل يشخرط في الوالي أن يكون منتنا للغهة العربية ؟

### ويجيب فضسيلة الأمام:

نعم • وسأضرب لك مثلا على ذلك • انه حين ولى أبو جعفر المنصور المخلافة وحسمد الى المنبر ولحن في كلامه لحنة • •

وكان هناك عربى بجلس بين المستمعين فصر أذنيه أى « طرطأ » أذنيه ٥٠ وهدده معناها أنه سمع كلمات لا تعجبه ٠٠٠

وأخطأ أبو جعفر المنصور خطأ آخر في اللغة وكسر الاعراب في جملة قالها ٥٠

فقال العربي « أف لهذا الرجل» قالها أستهجانا •

واخطأ أبو جعفر المنصور خطأ ثالثا في اللغة ٠٠ غوقف العربي وقال له:

\_ يا أبا جعفر أشهد أنك قد وليت هذا الأمر بقضاء وقدر •

أى أن العربى يرى أن الخليفة لا يليق بمكانه واليا للمسلمين ٠٠

لولا القضاء والقددر ٥٠ لأن والى المسلمين عليه أن يتقن اللغة اتقانا ٠

#### الراة بين البيت والعمل

س : هل خروج المراة للمبل يتعارض مع وظيئتها الاساسية وهي أن تكون ربة بيت ، وما رأى غضيلتكم في ذلك ؟

### ويجيب ففسيلة الامام:

ان قيام الرجل بأنواع مطلوبة لحركة الحياة لا يقلل من قيمة المرأة التى عليها مهام كبيرة فى أن يكون البيت منسجما وهادئا يسكن فيه الرجل وينشأ فيه الأبناء •

وليس قيام المرأة بتربية الأبناء أو ادارة أمور المنزل بما يجعله سكنا للزوج ٥٠ ليس هذا العمل هينا ٥٠ لأن ذلك العمل تكريم للمرأة كوعاء للحياة ٥٠ انها تحمل الطفل وترضعه وتربيه وتفذيه بالحنان والطعام ٥٠ وتدبر أمر البيت ليكون مكانا صالحا لحياة الأسرة كلها ٠

واذا كانت المرأة قد خرجت الى العلم فى العصر الحديث فلنا أن نلحظ أن طاقتها على ادارة بيتها تقل ٥٠ وأن رعايتها لأبنائها تقل وأن توترها يزداد واحساسها بالذنب تجاه الأسرة يتغلب على مشاعرها ٥٠ ثم متاعب العمل مع متاعب البيت فى آن وأحد ٥٠ مما يجعلها تشكو من الارهاق وتبدد سعادتها مع الانسجام المفروض أن تحققه مع أسرتها ٥٠ فهى فى العمل مشغولة بالأسرة ٥٠ ومع الأسرة مشغولة بالعمل ٥٠ مما يفقد المرأة استقرارها النفسى ٥٠

ان العلم المعاصر قد عاد مرة أخرى للحديث عن ضرورة أن تكون المرأة ربة بيت ومتعلمة •• ولا يعنى أن وظيفتها كربة بيت لا تحتاج الى علم •• لا •• انها تحتاج الى علم كامل يشتمل الآن على تخصصات كثيرة فى فروع العلم المعاصر •• وتكفى مهمة واحدة تنقسم الآن الى علوم عديدة وهى التربية •

واذا كان خروج المرأة الى العمل لحاجة فى المجتمع ٥٠ فعلينا أن نعرف ان مثل هذا الخروج للعمل يبدد الكثير من طاقة المرأة فى ادارة أمور البيت ٤ ويفقد البيت معنى السكن ٥ ولنا أن نقدر تضحية المرأة بخروجها الى العلم لمساعدة المجتمع فى اجتياز أزماته ٥٠ مع ضرورة الالتفات الى أن المرأة التى حباها الله بزوج قادر على أن يجعلها تختص بمسئوليات شربية الأبناء ٥٠ هده المرأة عليها أن تقبل على ذلك الأمر براحة وليس ذلك تقليلا من شأن المرأة ٥٠ ولكنه تكريم لمهة أساسية فى المجتمع وهى منشئة الأبناء بعيدا عن ويلات افتقاد الأم فى زحام العمل ٥٠

#### الآثار الاسلامية ٠٠ وماذا نستفيد منها؟

س : مسادًا يستنيد المسلم من آثارنا الاسسلامية ؟ وكيف تكون نظرتنا الى هسده الآثار ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

عندما نذهب الى متحف ما ونرى المصحف الذى كان يقرأ فيه سيدنا عثمان رضى الله عنه ٥٠ فاننا نتذكر أيام جمـع المصحف الشريف من

الصحاف • • ان هـذا المصحف لا يختلف عن أى مصحف آخر من حيث الآيات أو الكلمات • • ولكنه يثير فى النفس الصلة الندية وصلة جهاد المسلمين الأوائل فى الحفاظ على الكتاب الذى أنزله الله على رسوله والله على رسوله والله على المسلمين الأوائل فى الحفاظ على الكتاب الذى أنزله الله على رسوله والله على المسلمين الأوائل فى الحفاظ على الكتاب الذى أنزله الله على رسوله والله على المسلمين الأوائل فى الحفاظ على الكتاب الذى أنزله الله على رسوله والله على المسلمين الأوائل فى الحفاظ على الكتاب الذى أنزله الله على رسوله والله الله على الكتاب الذى أنزله الله على رسوله والله الله على الكتاب الذى أنزله الله على الكتاب الذى أنزله الله على رسوله والله الله على اله على الله على اله على الله على اله على الله على

وعندما نذهب الى متحف آخر غنرى السيف الذى كان يعسارب به سيدنا على رضى الله عنه ٥٠ ونرى أن وزنه ثقيل يفوق وزن عشرة سيوف ٥٠ وقد نتسامل أى قوة ايمانية كانت تدفع عليا رضى الله عنه ليحمل كل هدذا السيف ؟ فنستريح الى أن الايمان بالله كان يعين المؤمنين برسسالة رسول الله فى أمور قد تشق على النفوس ٥٠

وعندما نرى فى مكان آخر « شعرة » من شعر النبى على محان أو نرى المكحلة التى كان النبى على يكتحل بها ٠٠

ان هذه الرؤية لتلك الآثار تثير في النفس لونا من السكينة والاشراق ٠٠

لكن لابد أن نبتعد فى نظرتنا الى هـذه الآثار عن الوثنيات • فهذه الآثار لا تشفع لنها انما هى تذكرنا فقط بأمـر يتصـل بالنبى الكريم وصـحابته • •

هكذا تكون النظرة الى الآثار ٠٠

وهكذا تكون ضرورة العناية بتلك الآثار ••

. . . . . . . . . . . . .

#### وجعلنا من الماء كل شيء هي

س : كيف خلق الله الماء . . وكيف جعل منه كل شيء حي ا

### ويجيب غضيلة الامام:

ان الحق تبارك وتعالى خلق الأرض وجعل ثلاثة أرباع مساحتها تقريبا من الماء والربع من الكرة الأرضية تقريبا هو اليابس ١٠٠ ان الحق تبارك وتعالى حين يوسع سطح الماء في مخازنه وهي البحار والمحيطات ١٠٠ فان هدد المسطحات العريضة تتعرض للبخر على قدر اتساع سطحها ١٠٠

ولنا أن نلحظ أنه كلما اتسع سطح المساحة التي يوجد بها الماء ٠٠ زادت أيضا نسبة التبخر منها ١٠ اذا كان ضوء الشمس مسلطا عليها ٠٠

فاذا أحضر واحد منا كوب ماء وسكبه في حجرة مساحتها عشرون متراعلى سبيل المثال ٥٠ فان الماء يتبخر بعد دقائق ٥٠ ولنا أن نعرف أنه على قددر اتساع البحار وعلى نظام دوران الأرض وشروق الشمس وغروبها ٥٠ على هدذه العوامل تكون عملية البخر التي تتكون منها السحب ويصدحد بخار الماء الى السماء ليحمله الريح ٥٠ ثم يتم تلقيح البخار فيجتمع ويصير سحابا ريمطر ٥٠ فناخذ من الماء ما نشربه ونسقى الأنعام ونردى الزرع ٥٠ وما يتبقى يتسرب الى جوف الأرض ليبقى فيها ٥٠ الى أن يقابل قاعا صخريا في بطن الأرض يحمله كمخزون للمياه الجوفية ، وتمشى هدذه المياه الجوفية الى الأماكن التى لا توجد بها مياه ممطرة لترويها ٥٠

ويلفتنا الحق تبارك وتعالى الى دورة المياه الطبيعية من السهاء الى الأرض حيث تسير فى مسارات لم يعرفها البشر علميا الآ فى القرن الثامن ٠٠ وكيف يكون المياء هو الذى يساعد النبات على الحياة والنمو ٠٠ فيكبر النبات وينضب ويجف ٠٠ وكأن المياء له دورة فى الحياة تعتمد عليها دورة حياة النبات ٠٠ وفى ذلك عبرة لكل من يعلك عقلا يبصر الحقائق فى ذلك الكون ٠٠

ولذلك نرى الناس ترفع أيديها الى الله داعية لطلب السقيا ٠٠

ولذلك شرع الاسلام الدعاء حين يأتى الجفاف • • أن نخرج الى الخلاء ونضرع الى الله أن يمطر لنا الماء • •

ونأخد معنا ضعافنا من كبار السن والأطفال الرضع والبهائم ٠٠

الماذا ناخذ هؤلاء ١٠٠٠

لأننا نتوسل الى الله بضمافنا .

نتوسل الى الله بالبهائم الرتع •

نتوسل الى الله بالأطفال الرضيع ٠٠

نتوسل الى الله بالعاجزين والضعفاء وليمطرنا الله ويرسل السحاب المطر ٠٠

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

#### التوامي بالحق والصبير

س : لمسادًا كان الأمر الالهي بالتوامي المحق والسبر . . وما معنى التوامي ؟

### ويجيب غضيلة الامام:

ان الله يعلم ان النفس البشرية قد تضعف أمام التكاليف الايمانية وتختلف ألران الضعف من انسان لآخر • • فواهد يكون ضعفه هو الكسب الحرام رغم أنه في بقية سلوكه يلتزم بالاسلام •

وواهد آخر يكون ضعفه « المرأة » كثير العشق ٥٠ ضعيف النفس ٥٠ رغم أنه في بقية سلوكه ملتزم بالاسلام ٠

وثالث يكون ضعفه احتساء الخمر رغم أنه فى بقية سلوكه ملتزم بالاسلام •

وتطبيقا عمليا في المثال الذي ضربناه لهؤلاء الثلاثة المسلمين لكن كل واحد منهم به نقطة ضبعف •

هنا يتدخل التواصى بينهم في تكافل ديني ايماني يحق اثاره الخميدة ٠٠

بمعنى ان صاحب الخمر اذا قال لصاحب الكسب الحرام كلمة هي ان سلوكك كله سلبك مؤمن فلماذا لا تكف عن الكسب الحرام ؟

ف هــذا القول تشجيع وتواص لأن يستكمك صاحب المكسب الحرام دينه بالابتعاد عن الكسب الحرام ٠٠

وقد يقول صاحب الكسب الحرام لصاحب الخمر « ان عليك أن تستكمل ايمانك بأن تترك معصية شرب الخمر ليكتمل لك رشدك » •

وبهذا التواصى قد يبتعد المسلم الذي وقع فى نقطة ضعف الخمر عن احتساء ما يغضب الله واذا قال الاثنان لمن نقطة فدحفه النساء ٠

لقد اكتمل لك كل ما في الأسلام من عقيدة وسلوك فلماذا تفسد ايمانك بأن تنظر الى غير ما أحله الله لك ؟

هنا قد يبتعد ضعيف القلب أمام النساء عن عصيان الرحمن في تلك النقطية • •

هكذا يكون التواصى تربية من خالال الصدق المهذب والصداقة التي تقدر الأهلها تربية النفس لكل منهم • •

ان الله يعلم ألوان الضعف الانساني في عباده أمام التكاليف الايمانية • •

انه الخالق العليم • عليم بباطن أى أمر وظاهره • اذلك فهو يعلم أن أى انسان مسلم غير معصوم من الزلل أو النقص أو الخطا • • فكيف يقاوم المسلم زلته وضحفه الانساني؟

ان مقاومة هددا الضعف الانساني تأتى من التواصى بالحق والتراصى بالصبر بني الأخوة المؤمنين • •

ما معنى « التواصى » • • أنه ليس أبدا فرض وصاية من انسان على آخر • • ولكن أن يحاول كل انسان مؤمن تذكير أخيه المسلم بالحق

الايمانى والتكليف الرحمانى ٠٠ وان نشترك معا وجميعا فى التراصى حتى لا يصبنا الضعف فى أي مسألة ايمانية ٠

ان التواصى فى جوهره ليس تفرد واهد بالوصاية على الآخرين ٠٠ ولكن يتواصى كل مسلم وكل مجتمع ايمانى حتى لا يقع الانسان المؤمن فى فسيعف انسانى ٠٠

ان الله يريد من كل مسلم أن يتواصى مع أخيه حتى نكون جميعت جنودا في الاسلام • • لا نضعف ولا تهن عزائمنا • •

ان الله يريد من أهل الأيمان أن يكون عمل كل منهم صالحا • وعندما تجتمع الأعمال الصالحة في تناسق وانسبجام وترابط • وينتذ لا يستطيع أهل الباطل أن يهزموا أهل الايمان لأن كل مؤمن يقوى نفسه بتوصية أخيه له • وكل مسلم مستند على سيند من تواصى المؤمنين بعضهم ببعض • •

ولم يكتف الله سبحانه بأن يأمر أهل الايمان بالتواصى بالحق فقط ٠٠ ولكن أرشدهم الى التواصى بالصبر أيضا ٠٠

لساذا ٥٠٠

الآن الله يعلم أن المؤمنين به يتعرضون دائما لعدوان أهل الباطل ٠٠

فاذا توامى المؤمنون بالصبر على أى مكروه ففى هذا الصبر عزيمة وقوة وتأكيد لحقيقة الايمان بالله حتى يزهق الباطل ٥٠ وينتصر الحسق ٠٠

• • • • • • • •

. . . . . . .

### كيف نقضي على الوشاية

س: من الرذائل التي يعاني منها المجتمع رذيلة الوشساية . م فكيف قضى بعض حكام المسلمين عليها ؟

### ويجيب فضيلة الأمام:

كان زياد بن أبيه حاكما به قوة وله بطش غتاك • • جاء اليه رجل يحمل وشاية بهمام بن عبد الله السالومي • •

قال زياد للواشى : أأجمع بينك وبين عبد الله ؟

وخاف الواشي أن يقول لا فيناله بطش زياد ٠٠

وأرسل زياد الى ابن همام ٠٠ وجاء ابن همام ٠

وادخل زياد الواشي وراء ستارة •

قال زياد لابن همام • بلغني انك هجونتي •

قال ابن همام : كلا أصلحك الله ما فعلت ولا أنت لذلك بأهل .

فجــذب زياد الستارة وقال : ان هــذا الرجل قد أخبرني ٠٠

هنا نظر ابن همام الى الرجل فوجده صديقا من يجلس معهم هذهب اليه وتفرس فى وجهه وقال له:

ــ أنت امرؤ اما ائتمنتك خاليا ، واما قلت قولا بلا علمى • • فأنت من الأمر الذي كان بيننا بمنزلة بين الخيانة والاثم • •

هكذا قال ابن همام متهما صديقه بأنه اما قدد نقل كلمة قالها أمامه ليريح نفسه ، واما قد دس له قول مكذوب ،

وهنا أنعم زياد على ابن هملم وأقصى عنه الواشى ٠٠

هـذه نادرة ولكنها تحسكى قضية يعانى منها الرجود وتعالج قضية هامة من قضيايا المجتمع • انها قضية الوشاية وترسم للحكام الطريق الذى يجب أن يتبعوه مع من يقدمون لهم الوشايات • ان عليهم أن يتحققوا من الصدق وذلك حتى لا يشى انسان بآخر • وبذلك ينصلح حال الحاكم ، فيسمع الرأى الراضيح من صاحبه بلا رجعة ولا خوف • • ولا يرتفع واش على كومة من الأكاذيب الملفقة •

. . . . . . . . . . . . .

### يوم الجمعة ٠٠ وترك البيع عند المسلاة

س : أن الله أمرنا بترك البيع أذا أذن المؤذن لمسلاة الجمعة ، لمساذا خص البيع بالذات مع أن الانسان يؤدى أعمالا كثيرة ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

ان الله تعالى جعل لنا فى يوم الجمعة موعدا فرضه علينا ليذكرنا بعسزة ١٠٠ فنحن أمام الله جميعا متساوون فى كل شىء ١٠٠ الحاكم عبد ١٠٠ والمحكوم عبد ١٠٠ أكثر الناس عزا وجاها يدخل المسجد حافى القدمين ١٠٠ ويجلس على الأرض ١٠٠ وأقل الناس يدخل المسجد بنفس

الطريقة ٥٠ لماذا ؟ ٥٠ حتى يذكرنا الله سبحانه وتعالى ٥٠ أن مناصب الدنيا لا قيمة لهما عنده ٥٠ وأن منازل الدنيا ليس معناها رضي من الله ٠٠ فنغتر وتأخدنا العزة بالاثم ٥٠ ونحسب أن عطاء الله في الدنيا هو عطاؤه في الآخرة ٥٠ أبدا فهذا غير صحيح ٠٠ يأتي الانسان الى الدنيا فيعطيه الله الجاه والمنصب والمال ٥٠ فيغتر ٥٠ ويعتر ٥٠ ويأمر وينهي ٥٠ ويمضى يمينا ويسارا ٥٠ حسب أنه في منعة ٥٠ ثم تأتى صلاة الجمعة فيذهب وأقل الناس شأنا عنده ٥٠ يجلسان معا على الأرض متساويين ٥٠ وربما كان أقل الناس في الصف الأول وهو في الصف الأخير ٥٠ ويركعان معسا ٥٠ ويسجدان معسا ٥٠ لا فرق ولا منازل دنيوية هنا ٥٠ لماذا ؟ ٥٠ حتى لا ينسى الانسان غروره وما هو غيه من عز ٥٠ حتى لا ينسيه هــذا أن الله سبحانه وتعالى يريد عبادا ٠٠ وأن العباد هم الذين يأتونه طائعين مختارين ٥٠ رأنه اذا كان الله قد أعطاه في الدنيدا ٥٠ فليس هدا استثناء بالدخول الى الآخرة في منزلة أكبر أو أعلى • • فاذا تذكر ذلك مِخْرِج مِن المسجد ٥٠ ووقف أمامه رجل فقير ضميف ٥٠ فلا تجعله عزة الدنيا يفتري على هــذا الرجل ٥٠ بل يتذكر أنه عندما كان في المسـجد كان هـذا الضعيف المسكين في الصهف الأول ٥٠ وهو في الصف الأخير ٠٠ ناذا تذكر ذلك الله وقوته ٥٠ وأحس أن هـذا الشخص قد يكون أقرب منه الى الله ٥٠ فخاف ٥٠ ولم بظلم ولم يغتر ٥٠

والعجيب ان بعض الناس يأتى الى المسجد قبل المسلاة بدقائى ثم يتخطى الرقاب محتى يصل الى الصف الأول وويظل يزاهم ويزاهم ووريضايق فى المصلين حتى يجد مكانا له مصداقا لهديث رسول الله والذى ما معناه و ( ان الرهمات تنزل على المسف الأول قالذى يليه والذى يليبه والذى يليبه ) وويس معنى أن يليبه ) وويس معنى أن الرهبات تتنزل على الصف الأول وويائل تأتى فى الله الأخيرة ثم تحشر نفسك فى الصف الأول معتقدا أنك تخدع الله سبعانه وتعالى ان الملائكة يقفى على باب المساجد يوم الجمعة وو فيهيدون فى مسحانهما الداخلين الأول فالأول وصولهم الى المسجد حتى يصعد الخطيب

الى المنبر • • فاذا وصلت قبل الصلاة بمقائق فالزم مكانك • • ولا تحاول آن تخددع الله سبحانه وتعالى • • لأنك لن تستطيع أن تخدعه • • ولا تتخط الرقاب • • واعلم أن هذا هو بيت الله • • لا فضل لأحد فيه الا لمن دخله أولا • • واياك أن تتحدث في أمور الدنيا داخل المسجد • • فالله لا يبارك في حديث الدنيا داخل بيته • •

لقد اختص الله ضرورة ترك جانب البيع في التجارة عند النداء للصلاة يوم الجمعة • لأنه أحب جانب الى الانسان • • أن يكسب بمنتهى السرعة •

لم يقل الله ذروا الشراء • • لمساذا ؟ • •

لأن المسترى قسد يذهب للشراء وهو كاره ٠

ولم يقل الله ذروا الزراعة • لمـــاذا ٢

لأن الزارع يعسلم أن في الوقت متسعا للصسلاة • فهو لا يضن على رازقه بالتعبسد ••

ولم يقل الله ذروا المسناعة • لمساذا ؟

لأن الصانع يعلم أن التوغيق والمهارة أنما هما عطاء من الله ••

أما التاجر فهو يهب البيع ٥٠ وقد تلهيه تجارته عن ميعاد الصلاة ٥٠

قد يغفل التاجر عن ميعاد الصلاة بسبب هب البيع •

لذلك جامت الآية بايضاح وجوب ترك قمة النفعية في أقصر طرقها « وذروا البيع » •

ان الله يأخف جزءا من وقت الانسان باختيار الانسان ليعطيه ما هو أوغر ربحا ٠٠ ربح الدنيا والآخرة معا ٠٠

. . . . . . . . . . .

#### الجزاء على اتقسان الممسل

س : سا جزاء الذين يتقنون اعسالهم من هدا الجزاء في اندنيا أو في الآخرة ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

ان الانسان عندما يرى صينعة متقنة من قبل انسان آخر فالانسان يقول احساسا بالجمال « الله » • •

ينطق الانسان لفظ الجلالة تعبيرا عن عمل اتقنه صاحبه ••

والانسان عندما يرئ عملا غير متقن لصانع آخـر فانه يدعو على الصانع بدعاء قاس هو:

ــ يجازيه الله على حسب عمله ٠٠

والله لا يجازي مهملا الا بعقاب ٠٠

ان المهمل أو المفسد أنها يحرم الكون من ترديد لفظ الجلالة اعترافا بالشكر وبنعمة اتقان العمل و المهمل و المفسد يزيدان الكون قبعا ٠٠

لكن الانسان الذي يتقن عمله ، هو الذي يزيد في الكون مبيحة الاعجاب والتقدير عندما ينطق و احد بكلمة « الله » • •

ان اسم الله هو نعمة يحب الكون كله سماعها ٥٠ هما بالنا بجيزاء الانسان المؤمن المؤدى لعمله بانقان ؟ ٥٠

أنه جـزاء البركة في الرزق ٥٠ والبركة في الحركة وراحة الضـمير والترابط مع المجتمع الايماني والتواصـل الانساني بأخوة الايمان ٠

أما المفسد في عمله أو المهمل فهو يحيا حياة الضينك • لا يبارك الله له في رزقه ويفتقد التواصيل مع ضيميره ، كما يفتقد الاحساس بأخوة الايمان •

وفى كل عمل عندما نجد مهملا أو مفسدا ١٠٠ أو مغاليا فى الثمن ١٠٠ فاننا نسمع صيحة افتقاد الصسانع أو الموظف أو المقاول أو صاحب البيت للذمة ١٠٠

وينتشر فى المجتمع روح من الفردية التى لا تعرف التآخى الايمانى ويقول كل فرد « السمعنى » فلا يتقن عمله •• وهكذا نجد أن مفسدا واحدا •• أو قلة من المفسدين أو المستغلين هؤلاء يصيبون المجتمع بالاسوة الفاسدة ••

فمن أراد أن يدرك سعادة المؤمن فعليه أن يوجه الطاقة المخلوقة بالله في المادة المخلوقة بالله على وبتخطيط فكر مخلوق بواسطة الحق الأكرم وعلى الانسان أن يدرك أن كل شيء فيه أو في الكون انما مآل الفضل فيه الى الله ه

• • • • • • • • • • •

# محتويات الكتساب

| الصفحة | لوفــــوع                                 |
|--------|-------------------------------------------|
| 0      | الهيئة التي نكون عليها في الآخرة          |
| ٦.     | باب التــوبة مفتـوح                       |
| ٧      | الحياة الزوجية في الجنية                  |
| ٨      | لماذا نرى النار يوم القيامة ؟             |
| 1.     | كيف تشهد أعضاء الانسان عليه يوم القيامة ؟ |
| 11     | الحشر ٥٠ واعادة الخلق يوم القيامة         |
| 14     | عطاء القرآن متجــدد                       |
| 11     | معجزة القـــرآن                           |
| 10     | حـــكمة الأمثال في القرآن                 |
| 14     | المكمة من تعليم آدم الأسماء               |
| 14     | أثر القرآن في النف وس                     |
| 71     | هـ ل في القـرآن تناقض إ                   |
| 74     | القرآن رحمة للعالمين                      |
| 71     | القرآن الكريم منهج حياة                   |
| **     | صنعة الله وصنعة البشر                     |
| TV     | أمنة الرسول من دلائل الاعجاز              |

| الموضـــوع                              |
|-----------------------------------------|
| اعجاز القرآن لا يتوقف                   |
| بقرة بنى اسرائيل • • والعبرة منها       |
| مصر ٥٠ في القرآن                        |
| الجمعة والسبت وما حكمة ذكرهما في القرآن |
| تحــدى القرآن للمشركين                  |
| أطوار خلق الانسان                       |
| نبوءات القرآن في عصر الرسول             |
| بلاغ ــة القرآن                         |
| تحقيق وعد الله بحفظ القرآن              |
| حـــكمة العثور على أهــل الكهف          |
| أكل آدم من الشجرة ٠٠ أول معصية          |
| العبرة من قصـــة قارون                  |
| التوسك بالرسول وأهل بيته                |
| كيف استعد موسى لتلقى منهج الله          |
| الحكمة في عدم ايمان قريش في بدء الدعوة  |
| كيف خــلق الله آدم ؟                    |
| أهم صـــفات الرســـل                    |
| من مناقب السيدة خديجة رضى الله عنها     |
| الملائــكة •• أنواعهم ومهمتهم           |
|                                         |

| الصفحة     | الموضـــوع                                                 |
|------------|------------------------------------------------------------|
| 79         | سجود الملائكة لآدم                                         |
| <b>V</b> • | الحكمة من اختيار الرسل لتبليغ المنهج                       |
| **         | أبو بكر الصديق القدوة في التصديق                           |
| **         | النبي رحمة للعالمين • كيف ؟                                |
| Yŧ         | معجزة انفلاق البحر لنبى الله موسى                          |
| Y7         | الليلة ولماذا كانت بداية الزمن                             |
| **         | من هم الصابئة ؟                                            |
| <b>Y</b> 9 | العبرة المستفادة من قصة أهل سب                             |
| ۸٠         | رسولنا والكتب السماوية                                     |
| ۸۱         | أجر الرسل على الله                                         |
| 44         | العزيمة والرخصة                                            |
| Aŧ         | الفرق بين ارتكاب الفاحشة وظلم النفس                        |
| AT         | معنى كلمـــة آمين                                          |
| **         | مسئولية ولى الأمر وفن القيادة في الاسلام                   |
| AS         | معنى الأغيــــار                                           |
| 41         | الاسلام والتنظيمات الاجتماعية المعاصرة                     |
| 94         | اتقان اللغ_ة العربية شرط للولاية                           |
| 9.2        | المرأة بين البيت والعمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 90         | الآثار الاسللمية                                           |
|            |                                                            |

| الصفحة | الموضـــوع                        |
|--------|-----------------------------------|
| 4٧     | وجعلنا من المـــاء كل شيء حي      |
| 44     | التواصى بالحق والصببر             |
| 1.7    | الوشاية وكيف نقضى عليها           |
| 1.4    | يوم الجمعة • وترك البيع عند الصلة |
| 1.7    | الجزاء على اتقان العمل            |